
1 
 

 
KHILAF  DI SEPUTAR KHILIFAH 

Oleh :  H. Masdar Farid Masudi/ Rais Syuriah PBNU 
 
 
 

ADA kesalah-fahaman (khilaf) serius dan merata perihal konsep KHILAFAT di 
kalangan umat pada umumnya dan pegiat politik kekuasaan Islam khususnya 
sejak dahulu sampai sekarang. Dikiranya “khilafah” adalah konsep kekuasaan 
yang di satu pihak memiliki klaim global (’Alamiyah), dan di lain pihak bersifat 
sektarian (hanya untuk umat Islam penganut sekte tertentu (Salafi/ Khariji), 
plus berasal dari suku tertentu (Arab-Quraisy) 
 Semua kekuasaan yang tidak menghimpun ketiga unsur tadi menurut mereka 
tidaklah sah, liar dan wajib diperangi sebagai kafir dan bughat (pemberontak-
perampas). Tulisan ini hendak menjelaskan duduk perkara: apa sebenarnya 
Khilafah/ Khalifah dalam ajaran Islam; untuk apa dan bagi kepentingan siapa?”    
 
Manusia sbg Khalifah: 
 

Dari sudut bahasa, ”khalifah” artinya adalah ”wakil” atau ”mandataris”. 
Merujuk al-Qur’an (Q/al-Baqarah [2]: 30) ”khalifah” adalah posisi dan peranan 
yang dimandatkan Allah  kepada Adam dan segenap manusia anak-cucunya 
untuk melanjutkan karya-karya Allah di muka bumi, baik yang bersifat material 
maupun sosial. Sebagai ”Khalifatullah fil Ardl” (Mandataris Allah di muka 
bumi), manusia ditempatkan pada posisi yang begitu terhormat melebihi 
segenap makhluk Allah lainnya, termasuk malaikat. 

Sebagi pengemban peran kekhalifahan Allah di muka bumi, manusia 
dianugerahi pengetahuan (kemampuan anatomis dan analisis) perihal segala 
sesuatu di alam semesta (al-asma kullaha), baik makhuk hidup maupun benda-
benda yang ada di jagat raya ini (Q/al-Baqarah [2]: 31), plus kebebasan memilih 
dan kemampuan bertindak serta daya cipta untuk melanjutkan/mengolah karya-
karya Allah di alam semesta.   

Di lain pihak, Allah swt telah lebih dahulu menciptakan Malaikat dan Iblis-
Syetan sebagai  makhluk dan aparat-aparat berdimensi tunggal. Di satu pihak 
malaikat adalah aparat putih untuk memotivasi manusia menuju ”kebaikan-
kesetiaan” (tha’at-makrufat); di lain pihak iblis/syetan merupakan aparat hitam 
yang berperan sebagai penggoda manusia untuk berbuat ”dosa dan 
penyangkalan” (ma’shiyat-munkarat). Keunggulan posisional manusia atas 
malaikat maupun iblis/syetan ini merupakan argumen kedua yang membuatnya 
dinobatkan sebagai khalifah (wakil/mandataris)-Nya di muka bumi.  

 
       

Dua Kategori Khilafah: 
 

Selajutnya, peran khilafah yang disandangkan kepada manusia ada dua 
kategori: Pertama ”khilafat individual” (khilafah fardiyah) yang melekat secara 
kodrati pada diri pribadi setiap manusia sebagai anak cucu Adam untuk 
melanjutkan karya-karya-Nya di bumi dan alam semesta (Q/ Al-Baqara [2]: 30). 
Kedua ”khilafat sosial” (khilafah ijtima’iyah), yang diamanatkan Allah kepada 



2 
 

manusia-manusia tertentu yang dikehendaki-Nya sebagai pemimpin 
masyarakat/umat untuk mengatur kehidupan sosial di dunia (Q/Ali Imran [3]: 
26). Kedua peran kekhalifahan ini saling terkait dan saling mendukung satu 
terhadap yang lain. 

Harus dipahami bahwa posisi khilafat manusia baik yang individual maupun 
sosial sifatnya inklusif dan universal.. Semua manusia sebagai anak-cucu 
Adam, apapun jenis kelamin, suku bangsa, maupun agama/keyakinnaya, semua 
adalah khalifat Allah yang dipikuli amanat untuk memakmurkan bumi-Nya. 
Demikian pula peran khilafah sosial pada figur-figur manusia tertentu, tidak 
terkait dengan anutan agama/ keyakinan/ warna kulit maupun suku tertentu. 
Manusia yang beragama maupun yang tidak beragama, jika Allah 
menghendaki, bisa diposisikan sebagai Khalifat katagori ini (Q /Ali Imran [3]: 
26). Bahwa yang bersangkutan tidak menyadari posisinya sebagai khalifat 
Allah, itu soal lain. 

Khilafat sosial sebagai mandat kepemimpinan politik adalah peranan yang 
terkait dengan tanggungjawab memakmurkan bumi Allah secara bersama-sama 
sebagai makhluk sosial di berbagai bidang. Simpul kekhalifahan  politik dewasa 
ini tidak lain adalah negara-negara bangsa (nation states) atau suku, dengan 
figur Khalifah masing-masing yang secara sisologis disebut: Raja, Presiden, 
Perdana Menteri, Konselir, dsb, berikut segenap aparat kekuasaan/ 
pemerintahannya.  

Perlu ditegaskan bahwa Khilafat sosial-politik (Khilafat Ijimaiyya-
Siyasiyyah) tidak mempersyaratkan adanya ”Negara Dunia / Global State” 
sebagai wadah  kekhalifahan tunggal di bumi, seperti didoktrinkan para 
pengusung doktrin Khilafah selama ini. Kekhalifatan konteks negara bangsa 
(sya’b) atau bahkan suku (qabilah) dalam pandangan Qur’an adalah sah (Q/ al-
Hujurat [49]:13). Meskipun demikian, tanpa harus mengingkari eksistensi 
negara-bangsa/suku, bisa saja dimungkinkan hadirnya semacama ”negara 
dunia” (Khilafah Alamiyah). Apa yang dijalankan oleh institusi PBB 
(Perserikatan Bangsa-Bangsa) dewasa ini, kurang lebih adalah peran 
”kekhilafahan global ( Kekhilafatan Alamiyah) yang dimaksud.  

Sumpah jabatan dengan menyebut nama Allah/Tuhan YME yang lazim 
diucapkan oleh setiap pejabat publik saat penobatannya, di berbagai negara 
berbahkan di negara-negara sekular seperti Amerika Serikat, negara-negara 
Eropa, disadari atau tidak ikut menggaris bawahi posisi mereka sebagai 
Khalifat/ Mandataris Tuhan YME, untuk mengatur kehidupan dan mewujudkan 
cita-cita sosial bersama.  

Sebagai ”khalifat Allah” di muka bumi para pemimpin negara/pemerintahan 
(berikut segenap aparat kekuasannya dari atas sampai ke bawah) bukan saja 
harus bisa mempertanggungjawabkan kebijakan dan tindakan-tindakannya ”ke 
bawah”, kepada segenap warga masyarakat (konstituen) yang memilihnya, tapi 
juga ”ke atas” kepada Allah Tuhan Pencipta, Pemilik hakiki umat manusia 
sekaligus Penguasa seluruh jagat raya (Rabbul Alamin) yang mentakdirkannya 
(Q/Ali Imran [3]: 26).  

 
      Khilafat Itu Inklusif: 

 
Harus dicatat bahwa peran kekhalifahan Allah di muka bumi, baik khilafat 

individual maupun sosial khilafah sosial, tidak mengenal diskriminasi agama/ 



3 
 

keyakinan maupun suku bangsa. Siapa pun di antara mereka yang jujur, pekerja 
keras, cerdas, dan bertanggungjawab, hampir pasti akan dianugerahi Allah 
kesuksesan. Sebaliknya yang culas, korup dan lemah, apapun agama dan 
keyakinannya, bisa dipastikan bakal gagal dan tersingkirkan.  

Ada pertanyaan; di mana peran agama dalam diskursus kekhilafatan ini? 
Sebagai piwulang etik dan moralitas atau akhlak (: kejujuran, keikhlasan, 
penghormatan terhadap sesama, kesediaan berkorban, dsb) yang bersifat 
inklusif, agama sangatlah penting bagi sukses mandat kekhalifahan manusia. 
Tapi agama sebagai dogma keimanan yang bersifat personal/ privat dan 
eksklusif sepenuhnya berada di luar domein kekhilafahan sosial /publik ini. 
Agama sebagai realitas keimanan yang ada di relung-hati setiap manusia 
sepenuhnya merupakan domein pribadi-pribadi yang bersangkutan, dan 
prerogratif Allah semata. Manusia sebagai Khalifah Allah tidak berhak 
memaksakan maupun menghakimi keimanan, bahkan yang ada di relung 
hatinya sendiri.  

Kuasa penghakiman atas agama sebagai keyakinan yang tersembunyi di 
relung hati hanya wewenang Allah semata. Dan hal itu tidak atau belum akan 
terjadi di dunia ini, melainkan baru di hari Qiyamat nanti. Mengapa Qur’an 
menyebut hari Qiyamat sebagai ”Hari Agama” (yaumiddin); karena baru pada 
hari itulah agama sebagai realitas keimanan dalam relung hati setiap manusia 
akan dihakimi. Itulah hari di mana kekuasan Allah tidak lagi didelegasikan 
kepada manusia atau pihak lain sebagai khalifah-Nya. Kata Qur’an; ”... Wal 
mulku yaumaidizn lillah / Hari itu seluruh urusan dan kekuasaan ada dalam 
genggaman-Nya” (Q/Al-Fatihah [1]: 3); Q/Al-Hajj [22]: 56) dan (Q/Al-Infithar 
[82]: 19). 

 
Khilafah NKRI 

 
Bagaimana dengan  status Negara Indonesia (NKRI) dan pemerintahannya 

dalam perspektif doktrin ”kekhilafahan” ini? Berbasis pemikiran di atas, 
sepenuhnya bisa dikatakan bahwa by concept  ”NKRI berdasarkan Pancasila-
UUD 1945 tanpa ragu adalah salah satu bentuk ke-Khilafahan sosial” seperti 
dijelaskan di atas.  

Persoalnnya tinggal bagaimana secara konsisten dan terus-menerus kita 
dekatkan NKRI ini pada idealitasnya sebagai ”Kekhilafahan Tuhan” untuk 
menggelar keadilan dan kemakmuran bagi segenap rakyatnya; apa pun 
agama/keyakinan maupun suku bangsa dan warna kulitnya.  

Umat Islam, sebagi pengemban ajaran Khilafah harus berada digaris depan 
untuk membuktikan missi sosial agamanya yang universal dan inklusif ini; 
bukan hanya bagi kelompoknya sendiri, tetapi bagi segenap warga bangsa 
bahkan segenap umat manusia, tanpa diskriminasi apa pun. Islam sebagai 
rahmat bagi semua (rahmatan lil alamain) []   
 
 

UIN Maulana Malik Ibrahim Malang; Oktober 2014    
 
 
 

 



4 
 

Kutipan Ayat/ Adillah : 
 
 
Q/ Al-Baqarah [2]: 30 - 34)  

 يفْسِد من فيها أَتجعلُ قَالُوا خليفَةً الْأَرضِ في جاعلٌ إِني للْملَائكَة ربك قَالَ وإِذْ
 لَا ما أَعلَم إِني قَالَ لَك ونقَدس بِحمدك نسبح ونحن الدماءَ ويسفك فيها

 أَنبِئُونِي فَقَالَ الْملَائكَة علَى عرضهم ثُم كُلَّها لْأَسماءَا آدم وعلَّم) ٣٠( تعلَمونَ
 علَّمتنا ما إِلَّا لَنا علْم لَا سبحانك قَالُوا) ٣١( صادقين كُنتم إِنْ هؤلَاءِ بِأَسماءِ

كإِن تأَن يملالْع يمكا قَالَ) ٣٢( الْحي مبِ آدأَنمئْه هِمائما بِأَسفَلَم مأَهبأَن 
هِمائمقَالَ بِأَس أَقُلْ أَلَم ي لَكُمإِن لَمأَع بغَي اتاومضِ السالْأَرو لَمأَعا وونَ مدبت 

 إِبليس لَّاإِ فَسجدوا لآدم اسجدوا للْملَائكَة قُلْنا وإِذْ) ٣٣( تكْتمونَ كُنتم وما
 )٣٤( الْكَافرِين من وكَانَ واستكْبر أَبى

 
Q/ Shad [37]: 26) 

 الْهوى تتبِعِ ولَا بِالْحق الناسِ بين فَاحكُم الْأَرضِ في خليفَةً جعلْناك إِنا داوود يا
 بِما شديد عذَاب لَهم اللَّه سبِيلِ عن لُّونَيض الَّذين إِنَّ اللَّه سبِيلِ عن فَيضلَّك

  الْحسابِ يوم نسوا
 

Q/ AlHujurat [49]: 13) 
 إِنَّ لتعارفُوا وقَبائلَ شعوبا وجعلْناكُم وأُنثَى ذَكَرٍ من خلَقْناكُم إِنا الناس أَيها يا

كُممأَكْر دنع اللَّه قَاكُمإِنَّ أَت اللَّه يملع بِيرخ 
Q/An-Nur [34]: 55)  

دعو اللَّه ينوا الَّذنآم كُمنلُوا ممعو اتحالالص مهفَنلختسي لَيضِ فا الْأَركَم 
لَفختاس ينالَّذ نم هِملقَب نكِّنملَيو ملَه مهيند ى يالَّذضتار ملَه مهلَندبلَيو نم 

دعب هِمفوا خننِي أَموندبعرِكُونَ لَا يشئًا بِي ييش نمو كَفَر دعب كذَل كفَأُولَئ مه 
  الْفَاسقُونَ

  



5 
 

Al-Isra [17: 70) 
لَقَدا ونمنِي كَرب مآد ماهلْنمحي وف رالْب رِوحالْب ماهقْنزرو نم اتبالطَّي 

ماهلْنفَضلَى ويرٍ عكَث نما ملَقْنيلًا خفْضت  
 
  

Al-Fatihah [1]: 4 
كالمِ موينِ يالد  

 
Al-Hajj [22]: 56, 57) 

لْكالْم ذئموي لَّهل كُمحي مهنيب ينوا فَالَّذنلُوا آممعال واتحالي صف اتنيمِ جعالن 
)٥٦ (ينالَّذوا ووا كَفَركَذَّبا وناتبِآي كفَأُولَئ ملَه ذَابع هِينم )٥٧( 

Al-Infithar [82]: 17-19) 
 تملك لَا يوم) ١٨( الدينِ يوم ما أَدراك ما ثُم) ١٧( الدينِ يوم ما أَدراك وما

فْسفْسٍ ننئًا ليش رالْأَمو ذئموي لَّه١٩( ل(  
  

 : مقالة العلماء 
 ) جوهر التوحيد= (

 وواجب نصب الامام العدل  بالشرع حتما لابحكم العقل <
  )عن علي ابن ابى طالب رض(= 

 الدنيا تدوم مع الدل والكفر ولا تدوم مع الاسلام والظلم  <
  و كانت كافرة وتفنى الدولة الظالمة ولو كانت مسلمة تبقى الدولة العادلة ول <

 
 


