KHILAF DI SEPUTAR KHILIFAH
Oleh : H. Masdar Farid Masudi/ Rais Syuriah PBNU

ADA kesalah-fahaman (khilaf) serius dan merata perihal konsep KHILAFAT di
kalangan umat pada umumnya dan pegiat politik kekuasaan Islam khususnya
sejak dahulu sampai sekarang. Dikiranya “khilafah” adalah konsep kekuasaan
yang di satu pihak memiliki klaim global (’Alamiyah), dan di lain pihak bersifat
sektarian (hanya untuk umat Islam penganut sekte tertentu (Salafi/ Khariji),
plus berasal dari suku tertentu (Arab-Quraisy)

Semua kekuasaan yang tidak menghimpun ketiga unsur tadi menurut mereka
tidaklah sah, liar dan wajib diperangi sebagai kafir dan bughat (pemberontak-
perampas). Tulisan ini hendak menjelaskan duduk perkara: apa sebenarnya
Khilafah/ Khalifah dalam ajaran Islam; untuk apa dan bagi kepentingan siapa?”

Manusia sbg Khalifah:

Dari sudut bahasa, “khalifah” artinya adalah “wakil” atau “mandataris”.
Merujuk al-Qur’an (Q/al-Bagarah [2]: 30) "khalifah” adalah posisi dan peranan
yang dimandatkan Allah kepada Adam dan segenap manusia anak-cucunya
untuk melanjutkan karya-karya Allah di muka bumi, baik yang bersifat material
maupun sosial. Sebagai “Khalifatullah fil Ardl” (Mandataris Allah di muka
bumi), manusia ditempatkan pada posisi yang begitu terhormat melebihi
segenap makhluk Allah lainnya, termasuk malaikat.

Sebagi pengemban peran kekhalifahan Allah di muka bumi, manusia
dianugerahi pengetahuan (kemampuan anatomis dan analisis) perihal segala
sesuatu di alam semesta (al-asma kullaha), baik makhuk hidup maupun benda-
benda yang ada di jagat raya ini (Q/al-Bagarah [2]: 31), plus kebebasan memilih
dan kemampuan bertindak serta daya cipta untuk melanjutkan/mengolah karya-
karya Allah di alam semesta.

Di lain pihak, Allah swt telah lebih dahulu menciptakan Malaikat dan Iblis-
Syetan sebagai makhluk dan aparat-aparat berdimensi tunggal. Di satu pihak
malaikat adalah aparat putih untuk memotivasi manusia menuju “kebaikan-
kesetiaan” (tha’at-makrufat); di lain pihak iblis/syetan merupakan aparat hitam
yang berperan sebagai penggoda manusia untuk berbuat “dosa dan
penyangkalan” (ma’shiyat-munkarat). Keunggulan posisional manusia atas
malaikat maupun iblis/syetan ini merupakan argumen kedua yang membuatnya
dinobatkan sebagai khalifah (wakil/mandataris)-Nya di muka bumi.

Dua Kategori Khilafah:

Selajutnya, peran khilafah yang disandangkan kepada manusia ada dua
kategori: Pertama khilafat individual” (khilafah fardiyah) yang melekat secara
kodrati pada diri pribadi setiap manusia sebagai anak cucu Adam untuk
melanjutkan karya-karya-Nya di bumi dan alam semesta (Q/ Al-Bagara [2]: 30).
Kedua "khilafat sosial” (khilafah ijtima’iyah), yang diamanatkan Allah kepada

1



manusia-manusia tertentu yang dikehendaki-Nya sebagai pemimpin
masyarakat/umat untuk mengatur kehidupan sosial di dunia (Q/Ali Imran [3]:
26). Kedua peran kekhalifahan ini saling terkait dan saling mendukung satu
terhadap yang lain.

Harus dipahami bahwa posisi khilafat manusia baik yang individual maupun
sosial sifatnya inklusif dan universal.. Semua manusia sebagai anak-cucu
Adam, apapun jenis kelamin, suku bangsa, maupun agama/keyakinnaya, semua
adalah khalifat Allah yang dipikuli amanat untuk memakmurkan bumi-Nya.
Demikian pula peran khilafah sosial pada figur-figur manusia tertentu, tidak
terkait dengan anutan agama/ keyakinan/ warna kulit maupun suku tertentu.
Manusia yang beragama maupun yang tidak beragama, jika Allah
menghendaki, bisa diposisikan sebagai Khalifat katagori ini (Q /Ali Imran [3]:
26). Bahwa yang bersangkutan tidak menyadari posisinya sebagai khalifat
Allah, itu soal lain.

Khilafat sosial sebagai mandat kepemimpinan politik adalah peranan yang
terkait dengan tanggungjawab memakmurkan bumi Allah secara bersama-sama
sebagai makhluk sosial di berbagai bidang. Simpul kekhalifahan politik dewasa
ini tidak lain adalah negara-negara bangsa (nation states) atau suku, dengan
figur Khalifah masing-masing yang secara sisologis disebut: Raja, Presiden,
Perdana Menteri, Konselir, dsb, berikut segenap aparat kekuasaan/
pemerintahannya.

Perlu ditegaskan bahwa Khilafat sosial-politik (Khilafat Ijimaiyya-
Siyasiyyah) tidak mempersyaratkan adanya “Negara Dunia / Global State”
sebagai wadah kekhalifahan tunggal di bumi, seperti didoktrinkan para
pengusung doktrin Khilafah selama ini. Kekhalifatan konteks negara bangsa
(sya’b) atau bahkan suku (gabilah) dalam pandangan Qur’an adalah sah (Q/ al-
Hujurat [49]:13). Meskipun demikian, tanpa harus mengingkari eksistensi
negara-bangsa/suku, bisa saja dimungkinkan hadirnya semacama negara
dunia” (Khilafah Alamiyah). Apa yang dijalankan oleh institusi PBB
(Perserikatan Bangsa-Bangsa) dewasa ini, kurang lebih adalah peran
“kekhilafahan global ( Kekhilafatan Alamiyah) yang dimaksud.

Sumpah jabatan dengan menyebut nama Allah/Tuhan YME yang lazim
diucapkan oleh setiap pejabat publik saat penobatannya, di berbagai negara
berbahkan di negara-negara sekular seperti Amerika Serikat, negara-negara
Eropa, disadari atau tidak ikut menggaris bawahi posisi mereka sebagai
Khalifat/ Mandataris Tuhan YME, untuk mengatur kehidupan dan mewujudkan
cita-cita sosial bersama.

Sebagai “khalifat Allah” di muka bumi para pemimpin negara/pemerintahan
(berikut segenap aparat kekuasannya dari atas sampai ke bawah) bukan saja
harus bisa mempertanggungjawabkan kebijakan dan tindakan-tindakannya ke
bawah”, kepada segenap warga masyarakat (konstituen) yang memilihnya, tapi
juga “ke atas” kepada Allah Tuhan Pencipta, Pemilik hakiki umat manusia
sekaligus Penguasa seluruh jagat raya (Rabbul Alamin) yang mentakdirkannya
(Q/Ali Imran [3]: 26).

Khilafat Itu Inklusif:

Harus dicatat bahwa peran kekhalifahan Allah di muka bumi, baik khilafat
individual maupun sosial khilafah sosial, tidak mengenal diskriminasi agama/

2



keyakinan maupun suku bangsa. Siapa pun di antara mereka yang jujur, pekerja
keras, cerdas, dan bertanggungjawab, hampir pasti akan dianugerahi Allah
kesuksesan. Sebaliknya yang culas, korup dan lemah, apapun agama dan
keyakinannya, bisa dipastikan bakal gagal dan tersingkirkan.

Ada pertanyaan; di mana peran agama dalam diskursus kekhilafatan ini?
Sebagai piwulang etik dan moralitas atau akhlak (: kejujuran, keikhlasan,
penghormatan terhadap sesama, kesediaan berkorban, dsb) yang bersifat
inklusif, agama sangatlah penting bagi sukses mandat kekhalifahan manusia.
Tapi agama sebagai dogma keimanan yang bersifat personal/ privat dan
eksklusif sepenuhnya berada di luar domein kekhilafahan sosial /publik ini.
Agama sebagai realitas keimanan yang ada di relung-hati setiap manusia
sepenuhnya merupakan domein pribadi-pribadi yang bersangkutan, dan
prerogratif Allah semata. Manusia sebagai Khalifah Allah tidak berhak
memaksakan maupun menghakimi keimanan, bahkan yang ada di relung
hatinya sendiri.

Kuasa penghakiman atas agama sebagai keyakinan yang tersembunyi di
relung hati hanya wewenang Allah semata. Dan hal itu tidak atau belum akan
terjadi di dunia ini, melainkan baru di hari Qiyamat nanti. Mengapa Qur’an
menyebut hari Qiyamat sebagai Hari Agama” (yaumiddin); karena baru pada
hari itulah agama sebagai realitas keimanan dalam relung hati setiap manusia
akan dihakimi. Itulah hari di mana kekuasan Allah tidak lagi didelegasikan
kepada manusia atau pihak lain sebagai khalifah-Nya. Kata Qur’an; ... Wal
mulku yaumaidizn lillah / Hari itu seluruh urusan dan kekuasaan ada dalam
genggaman-Nya” (Q/Al-Fatihah [1]: 3); Q/Al-Hajj [22]: 56) dan (Q/Al-Infithar
[82]: 19).

Khilafah NKRI

Bagaimana dengan status Negara Indonesia (NKRI) dan pemerintahannya
dalam perspektif doktrin kekhilafahan” ini? Berbasis pemikiran di atas,
sepenuhnya bisa dikatakan bahwa by concept "NKRI berdasarkan Pancasila-
UUD 1945 tanpa ragu adalah salah satu bentuk ke-Khilafahan sosial’ seperti
dijelaskan di atas.

Persoalnnya tinggal bagaimana secara konsisten dan terus-menerus Kkita
dekatkan NKRI ini pada idealitasnya sebagai ”Kekhilafahan Tuhan” untuk
menggelar keadilan dan kemakmuran bagi segenap rakyatnya; apa pun
agama/keyakinan maupun suku bangsa dan warna kulitnya.

Umat Islam, sebagi pengemban ajaran Khilafah harus berada digaris depan
untuk membuktikan missi sosial agamanya yang universal dan inklusif ini;
bukan hanya bagi kelompoknya sendiri, tetapi bagi segenap warga bangsa
bahkan segenap umat manusia, tanpa diskriminasi apa pun. Islam sebagai
rahmat bagi semua (rahmatan lil alamain) []

UIN Maulana Malik Ibrahim Malang; Oktober 2014



Kutipan Ayat/ Adillah :

Q/ Al- Baqarah [2]: 30 - 34)

MUAL@.@J.W\\jjawu@m@y\,@\&u&@)duw
U\.ev.k«\‘;ld\bgﬁuj )J,\Mralc;wuyujgu.\.“%)\.@é
S5 QU B Je oaze 5 s sbl a7 Jde (w4 04l
WuU\uH;U_LW \jm (r\)&:ursu\ ;U}» ;qu

u).\.m‘..x.csjup)mju\)w\ww\@svﬁy\g\ Juﬁmu

gy 4y | g AYEPRESH AU HE 3 (vv) RPes V._s "y
(1'4) (1 pS01 o 08T 5y

Q/ Shad [37]: 26)

6}@\ UJ@JUJU\UAVS’UU&)U\@WJWM:JJ\AU

w&we‘&ww‘w&0%@wﬁ‘v;w‘w&%@
! 37 1

Q/ AIHUJurat [49] 13)
u\ | b Juvy G,i:;.:upj wufauﬁgw 61 u,,u\ @l g
ﬁ,"..gsw\ ug§tm fw\.\_g.‘.&;\

Q/An-Nur [34]: 55)
WS ol 2 i oldlall 1 jlesy o 14T (Al S
o s'-é-JUJ o &53‘ Sl (g ol DTS kB (e Lol il

//////

O sl



Al-lIsra [17: 70)
S s ph5Y) Ay A @ ey T 4 TS ud)
Ul Gl on 387 o pbilady

Al-Fatihah [1]: 4

Al-Hajj [22]: 56, 57)

e S B G ey 1T 1 A4 (S ol iy B

| (0V) ingh SNE o3 Sl 5 LT 1 IS 1558 Ll (09)

Al-Infithar [82]: 17-19)

LGS U 3 (VA) o1 A G BN G < (1Y) o 3 G B G
(18) 4l s 5301y 2 ol o

D slodadt Jlds

(A1 2 57) =

Jaall o S4Y L ¢ Il Juall bWl s g >

(2 S gl o Jo 9) =

ol g At ae ags ¥y 4315 JU1 as g5 i) >

dadus GOS8 o g AN A gV 559 8 IS COS o g Aslall Ayl A5 >



