
 

TRADISI UPACARA PERKAWINAN ADAT KERATON SURAKARTA 
(Studi Pandangan Ulama dan Masyarakat Kauman, Pasar Kliwon, 

Surakarta) 
 
 
 
 

SKRIPSI 
 
 
 
 
 

O l e h: 
SETYO NUR KUNCORO 

NIM 09210047 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 

JURUSAN AL-AHWAL AL-SYAKHSHIYYAH 
FAKULTAS SYARIAH 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  
MAULANA MALIK IBRAHIM MALANG  

2014 



 

TRADISI UPACARA PERKAWINAN ADAT KERATON SURAKARTA 
(Studi Pandangan Ulama dan Masyarakat Kauman, Pasar Kliwon, 

Surakarta) 
 
 
 
 

SKRIPSI 
 
 
 
 
 

O l e h: 
SETYO NUR KUNCORO 

NIM 09210047 
 
 

 
 

 

 
 
 
 

 
 
 

JURUSAN AL-AHWAL AL-SYAKHSHIYYAH 
FAKULTAS SYARIAH 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  
MAULANA MALIK IBRAHIM MALANG  

2014 



 

PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI 
 
 
 

Demi Allah, 

Dengan kesadaran dan rasa tanggung jawab terhadap pengembangan keilmuan, penulis 

mengatakan bahwa skripsi dengan judul: 

TRADISI UPACARA PERKAWINAN ADAT KERATON SURAKARTA (Studi 
Pandangan Ulama dan Masyarakat Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta) 

 
Benar-benar merupakan karya ilmiah yang disusun sendiri, bukan duplikat atau memindahkan 

data milik orang lain. Jika dikemudian hari terbukti bahwa skrispi ini ada kesamaan baik isi, 

logika, maupun datanya, secara keseluruhan atau sebagian, maka skripsi dan gelar sarjana yang 

diperoleh karenanya secara otomatis batal demi hukum. 

 

 

 

Malang, 31 Januari 2014 
Penulis, 

     
 
 
 
 
 
 
 

Setyo Nur Kuncoro 
NIM 09210047 

 
 
 
 
 
 
 



 

HALAMAN PERSETUJUAN 
 

Setelah membaca dan mengoreksi skripsi saudara Setyo Nur Kuncoro, NIM 09210047, Jurusan 

Al-Ahwal Al-Syahkshiyyah, Fakultas Syariah, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim 

Malang dengan judul: 

TRADISI UPACARA PERKAWINAN ADAT KERATON SURAKARTA (Studi 
Pandangan Ulama dan Masyarakat Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta) 

 

Maka pembimbing menyatakan bahwa skripsi tersebut telah memenuhi syarat-syarat ilmiah 

untuk diajukan dan diuji pada majelis dewan penguji. 

 

 

 
 
 
 
Mengetahui        Malang, 31 Januari 2014 
Ketua Jurusan                   Dosen Pembimbing, 
Al-Ahwal Al-Syakhshiyyah 
 
 
 
 
 
 
Dr. Sudirman, M.A.                      Dr. H. Fadil, M.Ag 

NIP 197708222005011001       NIP 196512311992031046 

 
 
 
 
 
 
 



 

MOTTO 
 

 
 

                     

                       1  

 

Wanita-wanita yang keji adalah untuk laki-laki yang keji, dan laki-laki yang keji adalah buat 

wanita-wanita yang keji (pula), dan wanita-wanita yang baik adalah untuk laki-laki yang baik 

dan laki- laki yang baik adalah untuk wanita-wanita yang baik (pula). Mereka (yang dituduh) 

itu bersih dari apa yang dituduhkan oleh mereka (yang menuduh itu). Bagi mereka ampunan 

dan rezki yang mulia (surga). 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                        
1QS. An-Nuur (24): 26 



 

HALAMAN PERSEMBAHAN 
 

 
Skripsi ini saya persembahkan untuk: 

 

 Ayah dan Ibu, Bapak Tugimin Samto Pawiro dan Ibu Sri Sumarni. Terima kasih atas 

pengorbanan, do’a, dan nasehat-nasehatnya selama ini. 

 Adik-adikku Setya Asih Suryani dan Setya Arum Wijayanti. Terima kasih atas 

semangat yang terus kalian berikan. 

 Semua keluargaku tanpa terkecuali yang tak mungkin ku sebutkan satu persatu, 

terimah kasih atas dukungan dan do’a kalian semua. 

 Teman-teman X/130 dan sekitarnya tanpa terkecuali. Best I ever had. 

 Teman-teman UIN Malang dan sekitarnya.  

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
PRAKATA 

 

 بِسْمِ اللَھِ الرَّحْمَنِ الرَّحِیْمِ

Alhamdulillahirabbil’alamin, penulis memanjatkan puji syukur pada Allah SWT yang telah 

melimpahkan rahmat, hidayah serta inayah-Nya kepada penulis, sehingga penulis dapat 

menyelesaikan skripsi yang berjudul: TRADISI UPACARA PERKAWINAN ADAT 

KERATON SURAKARTA (Studi Pandangan Ulama dan Masyarakat Kauman, Pasar Kliwon, 

Surakarta). Shalawat dan salam senantiasa penulis haturkan kepada Nabi Muhammad SAW yang 

telah membawa umat manusia dari zaman kejahiliyahan menuju masa alam yang terang 

benderang, yang disinari dengan Islam, iman dan ihsan. Semoga kita mendapat syafa’at dari 

beliau di hari yauma laa yunfa’u maalun walaa banuun illaa man atallaaha bi qolbin saliim. 

Amin. 

Dengan segala daya dan upaya serta bantuan, bimbingan maupun pengarahan dan hasil 

diskusi dari berbagai pihak dalam proses penulisan skripsi ini, maka dengan segala kerendahan 

hati penulis mengucapkan terima kasih  kepada:. 

1. Prof. Dr. H. Mudjia Raharjo, M.Si. selaku Rektor Universitas Islam Negeri Maulana Malik 

Ibrahim Malang. 

2. Dr. H. Roibin, M.H.I. selaku Dekan Fakultas Syariah UIN Maliki Malang. Terima kasih 

Penulis haturkan atas segala ilmu yang telah beliau berikan kepada Penulis. 

3. Dr. Sudirman, M.A. Selaku ketua Jurusan Al-Ahwal Al-Syakhshiyyah Fakultas Syariah 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 



 

4. Dr. H. Fadil, M.Ag., selaku pembimbing dalam penulisan skripsi ini, yang dengan tulus, 

sabar serta banyak meluangkan waktunya untuk membimbing dan mengarahkan penulis 

sehingga penulisan skripsi ini dapat terselesaikan. 

5. Dr. Hj. Umi Sumbulah, M.Ag., selaku dosen wali penulis selama menempuh kuliah di 

Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. Terima kasih 

penulis haturkan kepada beliau yang telah memberikan bimbingan, saran, serta motivasi 

selama menempuh perkuliahan. 

6. Segenap Dosen Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 

yang telah menyampaikan pengajaran, mendidik, membimbing, serta mengamalkan ilmunya 

dengan ikhlas. Semoga Allah swt memberikan pahala-Nya yang sepadan kepada beliau 

semua. 

7. Staf Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, penulis 

mengucapkan terima kasih atas partisipasinya dalam penyelesaian skripsi ini. 

8. Bapak Totok Mulyoko, SE, selaku Kepala Desa Kauman yang telah memberikan izin 

kepada penulis untuk mengadakan penelitian di Kelurahan Kauman dan membantu dalam 

memperoleh data-data yang penulis butuhkan, dan seganap masyarakat Kelurahan Kauman 

yang telah banyak membantu dengan memberikan informasi-informasi penting guna 

terselesainya penulisan skripsi ini. 

9. Teman-teman senasib seperjuangan angkatan 2009, Fakultas Syariah Universitas Islam 

Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

10. Teman-teman X/130 dan yang terlibat di dalamnya. 

Semoga apa yang telah penulis peroleh selama kuliah di Fakultas Syariah Universitas 

Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang ini, dapat bermanfaat bagi semua pembaca. 



 

Penulis tidak mungkin dapat menyelesaikannya tanpa adanya pihak-pihak yang membantu dalam 

hal sekecilpun guna proses penyelesaian skripsi ini, maka dari itu penulis mengucapkan terima 

kasih kepada pihak-pihak tersebut semoga Allah SWT membalasnya dengan harapan semoga 

karya ilmiah ini bisa memberikan manfaat bagi masyarakat luas. 

 

 

 

                                                                          Malang, 31 Januari 2014 
Penulis, 

 

 

   
Setyo Nur Kuncoro 
NIM 09210047 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

A. Umum 

Transliterasi ialah pemindahalihan tulisan Arab ke dalam tulisan Indonesia (Latin), 

bukan terjemahan bahasa Arab ke dalam bahasa Indonesia. Termasuk dalam kategori ini 

ialah nama Arab, sedangkan nama Arab dari bangsa selain Arab ditulis sebagaimana ejaan 

bahasa nasionalnya, atau sebagaimana yang tertulis dalam buku yang menjadi rujukan. 

Penulisan judul buku dalam footnote maupun daftar pustaka, tetap menggunakan ketentuan 

transliterasi ini. 

Banyak pilihan dan ketentuan transliterasi yang dapat digunakan dalam penulisan 

karya ilmiah, baik yang berstandart internasional, maupun ketentuan khusus yang digunakan 

penerbit tertentu. Transliterasi yang digunakan Fakultas syariah Universitas Islam Negeri 

Malang Maulana Maluk Ibrahim Malang menggunakan EYD plus, yaitu transliterasi yang 

didasarkan atas Surat Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendididkan 

dan Kebudayaan Repiblik Indonesia, tanggal 22 Januari 1998, No. 158/1987 dan 

0543.b/U/1987, sebagaimana tertera dalam buku pedoman Transliterasi Bahasa Arab (A 

Guide Arabic Transliteration),INIS Fellow 1992.  

 

 

B. Konsonan 

 Dl = ض  Tidak dilambangkan = ا
 Th = ط B = ب
 Dh = ظ T = ت
 (koma menghadap ke atas)‘ = ع Ts = ث
 Gh = غ J = ج
 F = ف H = ح
 Q = ق Kh = خ
 K = ك D = د



 

 L = ل  Dz = ذ
 M = م  R = ر
 N = ن  Z = ز
 W = و  S = س
 H = ھى  Sy = ش
 Y = ي  Sh = ص

 

Hamzah (ء) yang sering dilambangkan dengan alif, apabila terletak diawalkata maka 

dalam transliterasinya mengikuti vokalnya, tidak dilambangkan, namunapabila terletak di 

tengah atau di akhir kata maka dilambangkan dengan tanda komadiatas (’), berbalik dengan 

koma (‘), untuk pengganti lambang “ع”. 

 

 

C. Vokal, panjang dan diftong 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah ditulisdengan 

“a”, kasrah dengan “i”, dlommah dengan “u”, sedangkan bacaan panjangmasing-masing 

ditulis dengan cara sebagai berikut: 

Vokal (a) panjang = â misalnya  قال menjadi qâla  

Vokal (i) panjang =   î misalnya قیل menjadi qîla 

Vokal (u) panjang = û misalnya دون menjadi dûna 

Khusus untuk bacaan ya’ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan “i”, melainkan 

tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan ya’ nisbat diakhirnya.Begitu juga untuk 

suara diftong, wawu dan ya’ setelah fathah ditulis dengan “aw” dan “ay”. Perhatikan contoh 

berikut: 

Diftong (aw) = و misalnya قول menjadi qawlun 

Diftong (ay) = ي misalnya خیر menjadi          khayrun 



 

 

 

D. Ta’marbûthah (ة) 

Ta’marbûthah ditransliterasikan dengan “t” jika berada ditengah-tengah kalimat, 

tetapi apabila ta’marbûthah tersebut berada diakhir kalimat, maka ditaransliterasikan dengan 

menggunakan “h” misalnya: الرسالةللمدرسة menjadi alrisalatli al-mudarrisah, atau apabila 

berada ditengah-tengah kalimat yang terdiri dari susunan mudlaf dan mudlaf ilayh, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan “t” yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, 

misalnya: فیرحمةاالله menjadi firahmatillâh. 

 

 

E. Kata Sandang dan Lafadh al-Jalâlah  

Kata sandang berupa “al” (ال) ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak di awal 

kalimat, sedangkan “al” dalam lafadh jalâlah yang berada di tengah-tengah kalimat yang 

disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan contoh-contoh berikut ini: 

1. Al-Imâm al-Bukhâriy mengatakan… 

2. Al-Bukhâriy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan… 

3. Ma syâ’ Allâh kâna wa mâlam yasyâ lam yakun. 

4. Billâh ‘azza wa jalla. 

 

 

 

 



 

DAFTAR ISI 
 

HALAMAN COVER 

PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI  .................................................................................   i 

HALAMAN PERSETUJUAN  ...............................................................................................   ii 

HALAMAN PENGESAHAN  ...............................................................................................  iii 

MOTTO  ....................................................................................................................................  iv 

HALAMAN PERSEMBAHAN  ..............................................................................................  v 

PRAKATA  ...............................................................................................................................  vi 

PEDOMAN TRANSLITERASI  ............................................................................................   ix 

DAFTAR ISI  ..........................................................................................................................   xii 

DAFTAR LAMPIRAN  ........................................................................................................   xiv 

ABSTRAK  ..............................................................................................................................  xv 

BAB I PENDAHULUAN  ........................................................................................................  1 

A. Latar Belakang Masalah .............................................................................................  1 

B. Rumusan Masalah  ......................................................................................................  7 

C. Tujuan Penelitian  .......................................................................................................  8 

D. Manfaat Penelitian  .....................................................................................................  8 

E. Definisi Operasional  ..................................................................................................  9 

F. Sistematika Pembahasan  ..........................................................................................  11 

BAB II TINJAUAN PUSTAKA  ...........................................................................................  15 

A. Penelitian Terdahulu   ...............................................................................................  15 

 B. Kerangka Teori  ........................................................................................................  22 

1.Pernikahan .............................................................................................................. 22 

a. Makna Pernikahan ............................................................................................  22 

b. Syarat dan Rukun Pernikahan .........................................................................  26 

1) Syarat Pernikahan  .......................................................................................  27 

2) Rukun Pernikahan ........................................................................................  29 

c. Tujuan Pernikahan ...........................................................................................  33 

2.  Tradisi  .................................................................................................................  35 

a. Islam dan Perkawinan Lokal ..........................................................................  35 

b. Aspek-aspek Sosiologis Tradisi Perkawinan dalam Islam ...........................  48 



 

BAB III METODE PENELITIAN  ........................................................................................  58 

A.  Jenis Penelitian  ........................................................................................................  59 

         B.  Pendekatan Penelitian  .............................................................................................  60 

C. Lokasi Penelitian  ......................................................................................................  61 

D. Metode Penentuan Subjek  .......................................................................................  62 

E. Sumber Data ...............................................................................................................  63 

F. Metode Pengumpulan Data .......................................................................................  64 

G. Metode Pengolahan dan Analisis Data  ..................................................................   67 

BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN  .....................................................  72 

A. Kondisi Objektif Masyarakat Kelurahan Kauman  .................................................  72 

1. Gambaran Kondisi Objektif Penelitian   ...........................................................   72 

2. Kondisi Sosial Keagamaan .................................................................................  78 

3. Kondisi Pendidikan  .............................................................................................. 81 

4. Kondisi Ekonomi  ................................................................................................  82 

B. Hasil Penelitian  ........................................................................................................  84 

1. Prosesi Upacara Perkawinan Adat Keraton Surakarta di Kelurahan Kauman, 

Pasar Kliwon, Surakarta ......................................................................................  84 

2. Makna Yang Terkandung Dalam Prosesi Upacara Perkawinan Adat Keraton 

Surakarta .............................................................................................................  122 

3. Pandangan Ulama dan Masyarakat Kelurahan Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta 

Terhadap Tradisi Upacara Perkawinan Adat Keraton Surakarta ....................  138 

BAB V PENUTUP  ...............................................................................................................  160 

A. Kesimpulan  ............................................................................................................  160 

B. Saran  .......................................................................................................................  164 

DAFTAR PUSTAKA   

LAMPIRAN – LAMPIRAN 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

 

 

 



 

DAFTAR LAMPIRAN  

 

Lampiran  I          Bukti konsultasi 

Lampiran II         Surat keterangan telah melakukan penelitian di Kelurahan Kauman Kecamatan 

Pasar Kliwon Kota Surakarta 

Lampiran III        Dokumen pendukung penelitian lainnya 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 



 

ABSTRAK 
 
Kuncoro, Setyo Nur, 09210047, 2014. TRADISI UPACARA PERKAWINAN ADAT 

KERATON SURAKARTA (Studi Pandangan Ulama dan Masyarakat 
Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta. Skripsi. Jurusan Al-Ahwal Al-Syakhshiyyah, 
Fakultas Syariah, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Dosen 
Pembimbing: Dr. H. Fadil, M.Ag. 

 
Kata Kunci : Tradisi, Keraton Surakarta, Perkawinan 

Upacara perkawinan adat Keraton Surakarta memiliki ritual yang sangat panjang dan 
membutuhkan waktu yang cukup lama. Upacara adat ini dilakukan pada pengantin berdarah biru 
dan keturunan ningrat. Namun hal ini sekarang mulai meluntur seiring perkembangan zaman dan 
kehidupan sosial masyarakat, Pernikahan adat Keraton Surakarta yang dahulunya hanya 
dilakukan oleh para bangsawan atau priyayi, saat ini sudah banyak masyarakat di luar keraton 
yang melaksanakan perkawinan mereka dengan adat perkawinan Keraton Surakarta. Hal ini 
mereka lakukan semata-mata menjunjung tinggi tradisi budaya dan kearifan lokal yang ada 

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengetahui prosesi dari upacara perkawinan adat 
Keraton Surakarta, selain itu juga agar dapat memahami makna-makna yang terkandung dalam 
tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta, serta memahami hubungan tradisi upacara 
perkawinan adat Keraton Surakarta terhadap hukum perkawinan Islam. Penelitian ini 
menggunakan pendekatan Kualitatif. Sedangkan data yang dikumpulkan berupa data primer dan 
data sekunder yang dilakukan dengan teknik wawancara dan dokumentasi yang kemudian data 
tersebut diedit, diperiksa dan disusun secara cermat serta diatur sedemikian rupa yang kemudian 
dianalisis. 

Dalam penelitian ini diperoleh tiga kesimpulan. Pertama, Dalam penelitian ini diperoleh 
tiga kesimpulan. Pertama, prosesi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta memiliki tata cara 
yang khas. Dalam keluarga tradisional, upacara pernikahan dilakukan menurut tradisi turun-
temurun yang terdiri dari banyak sub-upacara. Kedua, terdapat perbedaan pada setiap masyarakat 
dalam menanggapi tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta. Dalam proses 
berlangsungnya tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta ini terjadi  pro kontra antar 
masyarakat. Tidak sedikit masyarakat yang mengatakan bahwa tradisi ini memperlambat dan 
mempersulit proses pernikahan. Akan tetapi masih banyak pula masyarakat yang menganjurkan 
pelaksanaan tradisi ini dan tidak meninggalkan tradisi-tradisi yang ada yang seharusnya 
dijunjung tinggi dan harus dilestarikan. Ketiga, tradisi upacara perkawinan adat Keraton 
Surakarta yang terjadi pada saat ini tidak bertentangan atau sejalan dengan nilai-nilai yang 
terdapat dalam ajaran Islam serta kebiasaan itu tidak menghalalkan yang haram atau sebaliknya. 
Tradisi ini menjadi baik karena tidak merusak dari tujuan-tujuan pernikahan dan memberi makna 
untuk menjaga nilai-nilai budaya, maka tradisi ini bisa dikatagorikan sebagai ‘urf dan 
mengandung kemaslahatan. 

 
 
 
 
 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB I 

 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

 Perkawinan oleh Al-Qur’an disebut dengan kata  نكاح dan ميثـاق. Nikah menurut 

bahasa berarti kawin atau setubuh. Sedangkan mîtsâq berarti perjanjian atau persetujuan. 

Perkawinan menurut syara’ : 

  والشروط الأركان على المشتمل المشهور العقد عن عبـارة

Artinya : 
“Suatu ungkapan menyangkut akad (antara seorang laki-laki dan seorang 
perempuan) yang telah dikenal, yang mencakup rukun-rukun dan syarat-
syarat”.2 

                                                        
2Ny. Soemiyati, S. H, Hukum Perkawinan Islam dan Undang-undang Perkawinan (Yogyakarta: Liberty, 2004), 
h.76. 



 

Akad nikah merupakan mîtsâq (perjanjian) di antara sepasang suami istri. Allah 

Subhanahu wa Ta'ala berfirman: 

غَليظًا ميثَاقًا منكُم وأَخذْنَ  

Artinya : 
“Dan mereka (para istri) telah mengambil dari kalian (para suami) perjanjian 
yang kuat”3 

Nilai kemuliaan atau kesakralan pernikahan dalam Islam juga tercermin dari 

“prosesi” pendahuluan yang juga beradab. Islam hanya mengenal proses ta’aruf. Bukan 

praktik iseng atau coba-coba layaknya pacaran. Namun dilambari niatan yang tulus untuk 

berumah tangga sebagai bentuk ibadah kepada Allah SWT diringi dengan kesiapan untuk 

menerima segala kelebihan dan kekurangan dari pasangan hidupnya. Bukan niatan-niatan 

duniawi seperti mengejar materi, menutup aib, mengubur rasa malu, atau sekadar pelarian 

dari patah hati.4 

Upacara perkawinan adat Keraton Surakarta memiliki ritual yang sangat panjang 

dan membutuhkan waktu yang cukup lama, yakni sekitar satu minggu. Upacara adat ini 

dilakukan pada pengantin berdarah biru dan keturunan ningrat. Akan tetapi saat ini 

banyak  juga yang melakukan prosesi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta 

meskipun pengantinnya tidak keturunan ningrat, hanya karena semata-mata ingin nguri-

uri kebudayaan Jawa. Perkawinan adat Keraton Surakarta memiliki tata cara yang khas. 

Dalam keluarga tradisional, upacara pernikahan dilakukan menurut tradisi turun-temurun 

yang terdiri dari banyak sub-upacara, yaitu: Panembung, Paningset, Liru Kalpika, Sowan 

                                                        
3QS. An-Nisa’ (4): 21  
4Murtadha Muthahhari, Perempuan dan Hak-haknya menurut Pandangan Islam(Jakarta: Lentera, 2009), 295-296. 



 

Leluhur, Wilujengan, Pasang Tarub, Tuwuhan, Siraman, Paes, Sesadeyan Dawet, 

Sengkeran, Mododareni, Ijab/Nikah, Panggih, Sepasaran, Lan Wilujengan.5 

Pesta Perkawinan yang meriah, pada zaman dahulu hanya dilakukan oleh para 

bangsawan, khususnya raja. Para bangsawan atau priyayi itu sangat njelimet dalam 

menentukan jodoh bagi anaknya. Mereka mempertimbangkan bibit,bebet,bobot. Bibit 

adalah faktor darah dan keturunan. Bebet adalah faktor status sosial mempelai dan 

keluarganya. Sedangkan bobot adalah faktor harta benda.6 

Pada masa lalu, hal ini sering ditafsirkan bahwa laki-laki dari kaum ningrat, harus 

berjodoh dengan putri ningrat pula. Keluarga yang kaya harus berjodoh dengan keluarga 

yang berharta pula. Tujuannya adalah demi kebaikan kedua mempelai dikelak kemudian 

hari. Sayangnya, hal ini sering diberi embel-embel, gengsi dan harga diri keluarga. 

Apalagi jika yang lebih tinggi setatusnya adalah pihak perempuan. Pengantin putri yang 

latar belakang sosial lebih tinggi dari pengantin laki-laki ini, pada masa lalu sering 

diibaratkan walang gambuhi. Walang gambuh  adalah sejenis belalang yang betinanya 

jauh lebih besar daripada jantannya.7 

Namun hal ini sekarang mulai meluntur seiring perkembangan zaman dan 

kehidupan sosial masyarakat, Pernikahan adat Keraton Surakarta yang dahulunya hanya 

dilakukan oleh para bangsawan atau priyayi, saat ini sudah banyak masyarakat di luar 

keraton yang melaksanakan perkawinan mereka dengan adat perkawinan Keraton 

                                                        
5Mas Ngabehi Suseno Priyo Suseno, Pasemon Ing Tatacara Lan Upacara Penganten Surakarta (Surakarta: 1992), 
h.1-3. 
6 M. Hariwijaya, Tatacara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa (Jogjakarta: Hanggar Kreator, 2004), h.6-7. 
7 M. Hariwijaya, Tatacara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa  (Jogjakarta: Hanggar Kreator, 2004), h. 7. 



 

Surakarta. Hal ini mereka lakukan semata-mata menjunjung tinggi tradisi budaya dan 

kearifan lokal yang ada.8   

Pelaksanaan perkawinan adat Keraton Surakarta di luar Keraton Kasunana yang 

dilakukan masyarakat bersumber dari kepercayaan sebagian masyarakat yang masih 

menjunjung tinggi peninggalan-peninggalan ajaran moral yang telah di ajarkan sejak 

dahulu oleh pendahulu-pendahulu mereka. Sebagian Masyarakat meyakini melaksanakan 

tradisi yang telah diajarkan oleh nenek moyang dapat membawa berkah dan keuntungan 

dalam kehidupan. Bahkan dalam benak mereka tersimpan pemikiran ‘Pejah Gesang 

Nderek Sultan’  yang bermakna mati hidup mengikuti dan taat terhadap Raja. Begitu kuat 

ajaran dan pemikiran mereka terhadap budaya dan tradisi lokal membuat mereka masih 

tetap melaksanakan ajaran tersebut walaupun zaman dan kehidupan sosial semakin 

berkembang seiring berjalannya waktu.9 

Tiap masyarakat tentu ada budaya dan tradisinya dan tiap budaya dan tradisi tentu 

ada masyarakatnya, karena keduanya satu kesatuan, dua diantaranya yang satu dari 

tunggal membentuk sosial budaya masyarakat. Norma yang berlaku pada masyarakat 

adalah norma kebiasaan. Adapun norma kebiasaan itu sendiri adalah sekumpulan 

peraturan sosial yang berisi petunjuk atau peraturan yang dibuat secara sadar atau tidak 

tentang prilaku yang diulang-ulang sehingga prilaku tersebut menjadi sebuah kebiasaan. 

Norma-norma itu adalah nilai budaya yang sudah terkait kepada peranan-peranan tertentu 

dari manusia dalam masyarakat. 

Sebagai mana latar belakang tersebut, maka akan sangat penting untuk diadakan 

penelitian langsung kepada masyarakat terkait. Untuk mengetahui pandangan mereka 

                                                        
8 Muhammad Muhtarom, Wawancara, ( Surakarta, 21 Desember 2013.) 
9 Totok Mulyoko, Wawancara, ( Surakarta, 23 Desember 2013.) 



 

terhadap tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta yang masih dilakukan oleh 

sebagian masyarakat Kauman, Pasar kliwon, Surakarta. 

Berdasarkan beberapa ulasan diataslah, maka hal menarik yang ingin penulis teliti 

adalah tentang tradisi  upacara perkawinan adat Keraton Surakarta di kalangan 

masyarakat Kauman, Pasar kliwon, Surakarta dan alasan masyarakat mengapa masih 

menjalankan tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta. Dan peneliti menentukan judul 

yang sesuai dengan penelitian ini : “TRADISI UPACARA PERKAWINAN ADAT 

KERATON SURAKARTA (Studi Pandangan Ulama dan Masyarakat Kauman, 

Pasar Kliwon, Surakarta)”. 

B. Rumusan Masalah 

Dari latar belakang tersebut  peneliti merumuskan masalah sebagai berikut: 

1. Bagaimana prosesi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta pada masyarakat 

Kauman, Pasar kliwon, Surakarta?  

2. Apa makna yang terkandung dalam prosesi upacara perkawinan adat Keraton 

Surakarta pada masyarakat Kauman, Pasar kliwon, Surakarta? 

3. Bagaimana pandangan ulama dan masyarakat Kauman, Pasar kliwon, Surakarta 

terhadap tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta? 

C. Tujuan Penelitian  

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mendapatkan gambaran yang lebih jelas 

tentang: 

1. Untuk mengetahui prosesi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta pada 

masyarakat Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta. 



 

2. Untuk mengetahui makna yang terkandung dalam prosesi upacara perkawinan adat 

Keraton Surakarta pada masyarakat Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta. 

3. Untuk mengetahui pandangan masyarakat Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta terhadap 

tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta. 

D. Manfaat Penelitian  

Beberapa manfaat dari penelitian ini adalah: 

1. Manfaat teoritis 

a. Manfaat penelitian ini agar dapat menjadi bahan informasi terhadap kajian 

akademis sebagai masukan bagi penelitian yang lain dalam tema yang berkaitan 

sehingga dapat dijadikan referensi bagi peneliti berikutnya. 

b. Secara pribadi dapat menambah ilmu, informasi dan pengalaman mengenai hukum 

Islam, Adat dan kebudayaan masyarakat yang bersangkutan. 

2. Manfaat praktis 

a. Secara sosial, dapat memberikan informasi kepada masyarakat yang 

berkepentingan untuk memahami bagaimana prosesi dan makna yang terkandung 

dalam tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta. 

b. Sebagai bahan wacana, diskusi dan informasi bagi mahasiswa Fakultas Syari’ah. 

E.  Definisi Operasional 

  Untuk mempermudah penelitian, penulis membatasi masalah yang diteliti sebagai 

berikut: 

1. Tradisi 

Didalam Wikipedia tradisi adalah sesuatu yang telah dilakukan untuk sejak lama 

dan menjadi bagian dari kehidupan suatu kelompok masyarakat, biasanya dari suatu 



 

negara, kebudayaan, waktu, atau agama yang sama. Hal yang paling mendasar dari 

tradisi adalah adanya informasi yang diteruskan dari generasi ke generasi baik tertulis 

maupun lisan, karena tanpa adanya ini, suatu tradisi dapat punah. 

2. Upacara perkawinan adat Keraton Surakarta 

Tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta memiliki tata cara yang khas. 

Dalam keluarga tradisional, upacara perkawinan dilakukan menurut tradisi turun-

temurun yang terdiri dari banyak sub-upacara. Upacara perkawinan adat pengantin 

Jawa sebenarnya bersumber dari tradisi keraton. Bersamaan dengan itu lahir pula seni 

tata rias pengantin dan model busana pengantin yang aneka ragam. Seiring 

perkembangan zaman, adat istiadat perkawinan tersebut, lambat laun bergerak keluar 

tembok keraton. Sekalipun sudah dianggap milik masyarakat, tapi masih  banyak 

calon pengantin yang ragu-ragu memakai busana pengantin basahan (bahu terbuka) 

yang konon hanya diperkenankan bagi mereka yang berkerabat dengan keraton. 

Bertolak dari kenyataan tersebut, sudah sering diselenggarakan sarahsehan yang 

berkenan dengan adat istiadat perkawinan oleh kerabat keraton, agar masyarakat 

merasa mantap mendandani calon pengantin dengan gaya keraton, sekaligus agar 

tidak terjadi kekeliruan dalam penerapannya. 

3. Masyarakat 

 Masyarakat merupakan sekumpulan manusia yang saling “bergaul”, atau dengan 

istilah ilmiah, saling “berinteraksi”. Suatu kesatuan manusia dapat mempunyai 

prasarana melalui apa warga-warganya dapat saling berinteraksi. Dalam bahasa 

Inggris dipakai istilah society yang berasal dari bahasa latin socius, yang berarti 



 

“kawan”. Istilah masyarakat sendiri berasal dari akar kata bahasa Arab syaraka yang 

berarti “ikut serta, berpartisipasi”.10 

F.Sistematika Pembahasan 

Dalam sistematika pembahasan, penulis lebih menguraikan gambaran pokok 

pembahasan yang akan disusun dalam sebuah laporan penelitian secara sistematis yang 

akhirnya laporan penelitian terdiri dari lima bab dan masing-masing bab mengandung 

beberapa sub bab, antara lain: 

Bab Pertama : pendahuluan. Pendahuluan terdiri dari latar belakang yang 

menjelaskan tentang alasan peneliti memilih judul tersebut.Rumusan masalah, yaitu 

merupakan inti dari dilaksanakannya penelitian ini. Tujuan penelitian dan manfaat 

penelitian yang menyampaikan tentang dampak dari penelitian ini baik secara teoritis 

maupun praktis. 

  Bab Kedua :Mencakup penelitian terdahulu yang menjelaskan beberapa 

penelitian terdahulu guna membandingkan serta menjadi rujukan untuk penelitian yang 

dilakukan penulis,  kajian pustaka yang berisi tinjauan umum tentang pernikahan yang 

meliputi pengertian dan dasar hukum pernikahan serta rukun dan syarat pernikahan. 

Dalam bab ini juga membahas macam-macam syarat serta perbedaannya dengan rukun, 

termasuk juga dalam bab ini pembahasan tentang tujuan pernikahan. Dalam bab ini juga 

membahas tentang tradisi atau adat dalam hukum Islam.  

  Bab Ketiga : Metode penelitian yang dijadikan sebagai instrumen dalam 

penelitian untuk menghasilkan penelitian yang lebih terarah dan sistematis. Adapun 

pembagian dari metode penelitian ini antara lain : lokasi penelitian, jenis penelitian, 

pendekatan penelitian, metode penentuan subjek, metode pengumpulan data, sumber 
                                                        
10Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antripologi  (Jakarta: Rineka Cipta, 1990), h. 143-144 



 

data, metode pengolahan dan analisis data, yang digunakan sebagai rujukan bagi peneliti 

dalam menganalisis semua data yang sudah diperoleh. 

  Bab Keempat :Mencakup pembahasan tentang penyajian dari hasil penelitian 

yang meliputi: latar belakang obyek penelitian, penyajian dan analisis data yang masing-

masing bersumber dari konsep teori yang ada. Dalam hal ini meliputi tradisi upacara 

perkawinan adat Keraton Surakarta pada masyarakat Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta, 

sekaligus sebagai jawaban dari rumusan masalah sehingga dapat diambil hikmah dan 

manfaatnya. 

  Bab Kelima : Penutup, yang didalamnya berisikan kesimpulan dan saran. 

Kesimpulan yang dipaparkan oleh peneliti akan memuat poin-poin yang merupakan inti 

pokok dari data yang telah dikumpulkan. Singkatnya, kesimpulan merupakan jawaban 

inti dari rumusan masalah yang penulis paparkan, sedangkan saran memuat tentang 

berbagai hal yang dirasa belum dilakukan dalam penelitian ini, namun kemungkinan 

dapat dilakukan pada penelitian yang terkait berikutnya. 

  Selanjutnya adalah lampiran-lampiran yang berisi beberapa data langsung yang 

diperoleh dari lokasi penelitian, Lampiran-lampiran ini disertakan sebagai tambahan 

informasi dan bukti keabsahan data bahwa peneliti benar-benar telah melakukan 

penelitian tersebut. 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

BAB II 

 

TINJAUAN PUSTAKA 

 

A. Penelitian Terdahulu 

 Pada penelitian sebelumnya, walaupun penulis tidak menemukan penelitian 

yang mirip dengan tema penulis, tetapi ada beberapa penelitian yang memperbincangkan 

masalah tradisi, diantaranya adalah: 

1. Penelitian oleh Ali Akbarul Falah.11 Permasalahan dalam penelitian ini, terketak pada 

dua titik bahasan, yaitu: pandangan masyarakat terhadap tradisi Mattunda Wenni 

Pammulang (Penangguhan Malam Pertama), menggali persepsi masyarakat tentang 

tradisi yang berjalan dalam lingkup objek penelitian. Kedua; ketaatan masyarakat 

terhadap tradisi objek penelitian ini, transparansi masyarakat menerima tradisi 

perkawinan yang berlaku. Tujuan penelitian ini untuk mengetahui lebih dalam 

mengenai persepsi, sikap, antusias masyarakat terhadap tradisi perkawinan ini. 

Menggali lebih dalam pandangan masyarakat mengenai legalitas tradisi Mattunda 

Wenni Pammulang menurut masyarakat mengenai objek penelitian. 

                                                        
11 Ali Akbarul Falah, Pandangan Masyarakat Islam terhadap Tradisi Mattunda Wenni Pammulang dalam 
Perkawinan Adat Bugis di Kecamatan Gantarang Kabupaten Bulukumba Sulawesi Selatan. Skripsi Jurusan Ahwal 
Al-Syakhsiysh Fakultas Syari’ah Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 2009. 



 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa, Tradisi Mattunda Wenni Pammulang 

(Penangguhan Malam Pertama) masyarakat Islam Bugis, memiliki dua persepsi, 

yaitu: pro terhadap tradisi Mattunda Wenni Pammulang yaitu dari kalangan 

masyarakat Islam Tradisionil dan kontra terhadap Mattunda Wenni Pammulang yaitu 

masyarakat Salaf. Masyarakat tetap menjalankan tradisi tersebut beralasan agar 

kemaslahatan kedua mempelai di hari kemudian terjamin dan terbentuk keluarga yang 

harmonis, nasehat-nasehat yang diperoleh ketika masa penangguhan sangat 

membantu untuk menyongsong keluarga baru. Adapun yang kontra, mempertahankan 

tekstualitas ajaran agama, tradisi tersebut adalah bid’ah menurut mereka. Tradisi ini 

dapat ditoleransi dengan dalih bahwa tidak ada pertentangan dengan nash, dan 

mengacu pada kaidah fiqh tradisi dapat dijadikan dasar (pertimbangan) hukum. 

2. Penelitian oleh Hardianto Ritonga.12 Penelitian ini memfokuskan pada bagaimana 

prosesi perkawinan adat Batak di daerah Padang Sidimpuan, apa konsekuensi bagi 

pelaku pernikahan semarga dalam adat batak di daerah Padang Sidimpuan, serta 

bagaimana analisis hukum islam terhadap pernikahan semarga di daerah Padang 

Sidimpuan. 

 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa, perkawinan semarga dalam Masyarakat 

Adat Padang Sidimpuan masih dianggap sesuatu yang tabu, walaupun dalam agama 

islam hal ini sebenarnya tidak dipermasalahkan, tetapi pelaku yang melakukan 

perkawinan semarga harus merombak marga si pengantin perempuan dengan marga 

dari ibu suaminya agar tutur sapa yang semestinya tidak menjadi rusak ataupun 
                                                        
12 Hardianto Ritonga, Perkawinan Adat Batak di Daerah Padang Sidimpuan, Sumatera Utara (Kajian 
fenomenologis). Skripsi Jurusan Ahwal Al-Syakhsiysh Fakultas Syari’ah Universitas Islam Negeri Maulana Malik 
Ibrahim Malang. 2011. 



 

tumpang tindih. Adapun konsekwensinya bagi pelaku adalah mereka tidak bisa 

mengikuti upacara adat setempat apabila ada horja (perayaan besar), karena mereka 

melanggar ketentuan yang berlaku yang masih disakralkan sampai sekarang. Karena 

keyakinan masyarakat adat padang sidimpuan semarga berarti dongan sabutuha 

(saudara kandung) apabila hal itu dilanggar berarti ada konsekwensi hukum adat yang 

berlaku bagi mereka. Seperti mengganti marga, membayar denda adat yang 

ditimpakan kepada mereka atas perbuatan mereka yang melanggar atura-aturan adat 

yang berlaku. 

3. Penelitian oleh M. Farid Hamasi.13 Penelitian ini memfokuskan pada bagaimana 

pelaksanaan tradisi srah-srahan dalam perkawinan adat Jawa Di Desa Jotangan Kec. 

Mojosari Kab. Mojokerto dan makna-makna yang terkandung, serta bagaimana 

pandangan masyarakat Islam Di Desa Jotangan Kec. Mojosari Kab. Mojokerto 

terhadap tradisi srah-srahan dalam perkawinan adat Jawa. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Acara srah-srahan bermakna sakral dalam 

perkawinan adat Jawa Di Desa Jotangan Kec. Mojosari Kab. Mojokerto. Di dalam 

runtutan upacara pernikahan adat Jawa yang ada di desa ini wajib ada prosesi srah-

srahan. Karena dari acara srah-srahan itu, semua ada syarat-syarat yang harus 

dipenuhi. tidak ada keteragan mengenai sejarah latar belakang dimulainya prosesi 

srah-srahan. Namun, semua masyarakat mengamini apabila prosesi itu telah lama 

dilaksanakan turun temurun di desa Jotangan Kec. Mojosari Kab. Mojokerto. 

Selebihnya, mereka lebih menekankan mengenai pentingnya manfaat yan terdapat 

                                                        
13 M. Farid Hamasi, Ritual Srah-Srahan dalam Perkawinan Adat Jawa (Kasus di Desa Jotangan Kec. Mojosari 
Kab. Mojokerto). Skripsi Jurusan Ahwal Al-Syakhsiysh Fakultas Syari’ah Universitas Islam Negeri Maulana Malik 
Ibrahim Malang. 2011. 



 

dalam prosesi srah-srahan, yaitu meliputi : silaturrahmi, tolong-menolong, dan 

musyawarah. 

4. Penelitian oleh Paisal Fahmi Harahap.14 Penelitian ini memfokuskan pada bagaimana 

tradisi perkawinan adat yang ada di wilayah Kelurahan Hutaimbaru Kecamatan 

Padangsidempuan Hutaimbaru Kota Padangsidempuan. Hal ini dilatar belakangi 

pentingnya menyambung tali silaturrahmi sehingga tidak putus. Rumusan masalah 

yang dikaji dalam skripsi ini adalah: Pandangan Hukum Islam terhadap tradisi 

perkawinan Manyonduti. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa, tedapat tradisi perkawinan yang turun-

temurun oleh masyarakat Batak dari semua kalangan dan diyakini dapat menyambung 

dan mempererat tali silaturrahmi kekeluargaan. Tradisi ini merupakan tradisi yang 

baik karena menganjurkan agar tetap menjalin silaturrahmi.Akan tetapi seiring 

berkembangnya zaman, tradisi ini sudah jarang dilakukan. Adapun hukum 

Manyonduti adalah boleh, karena menganjurkan untuk tetap mempererat tali 

silaturrrahmi dan selama tidak ada tekanan dan paksaan dalam mengadakan 

perkawinan Manyonduti.  

Pada penelitian-penelitian terdahulu penulis tidak menemukan pembahasan yang 

sama dengan tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta, meskipun dari 

beberapa penelitian terdahulu banyak yang membahas tentang tradisi perkawinan adat. 

Akan tetapi disini peneliti menemukan pembahasan mengenai salah satu prosesi dalam 

perkawinan adat Jawa pada penelitian terdahulu yaitu tradisi srah-srahan dalam 

perkawinan adat Jawa Di Desa Jotangan Kec. Mojosari Kab. Mojokerto. Tradisi srah-
                                                        
14 Paisal Fahmi Harahap, Tradisi Manyonduti Dalam Adat Perkawinan Masyarakat Batak Perspektif Tokoh Elit. 
Skripsi Jurusan Ahwal Al-Syakhsiysh Fakultas Syari’ah Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 
2012. 



 

srahan memang salah satu rentetan dari sekian banyak prosesi yang dijalani pada acara 

perkawinan adat Keraton Surakarta, Kendati demikian tradisi srah-srahan dalam 

perkawinan adat Jawa Di Desa Jotangan Kec. Mojosari Kab. Mojokerto secara filosofis 

dan subtansi sangat berbeda dengan tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta. 

 

 

B. Kerangka Teori 

1. Perkawinan 

a.  Makna Perkawinan  

Perkawinan atau pernikahan dalam literartur fiqh berbahasa Arab disebut 

dengan dua kata, yaitu nikâh dan zawâj. Kedua kata ini yang terpakai dalam 

kehidupan sehari-hari orang Arab dan banyak terdapat dalam Al-quran dan 

Hadist Nabi Muhammad SAW. Kata na-ka-ha banyak terdapat dalam Al-Quran 

dengan arti kawin. Secara arti kata nikah berarti bergabung, hubungan kelamin, 

dan juga berarti akad15 yang berarti “mengadakan perjanjian pernikahan”. Dalam 

pemakaian  bahasa sehari-hari perkataan “nikah” lebih banyak dipakai dalam arti 

kiasan daripada arti yang sebenarnya, bahkan “nikah” dalam arti yang 

sebenarnya jarang sekali dipakai pada saat ini.16 

Menurut pengertian sebagian fuqaha pernikahan ialah: 

“Aqad yang mengandung ketentuan hukum kebolehan hubungan kelamin 

dengan lafadl nikah atau ziwaj atau yang semakna keduanya.” 

                                                        
15Amir Syarifuddin, Hukum Perkawinan islam di Indonesia (Jakarta: Prenada Media, 2007), h. 36. 
16Kamal Muchtar, Asas-asas Hukum Islam Tentang Perkawinan ( Jakarta: Bulan Bintang, 1974), h. 11. 



 

 Pengertian ini dibuat hanya melihat satu segi saja ialah kebolehan hukum, 

dalam hubungan antara seorang laki-laki dengan seorang wanita yang semula 

dilarang menjadi dibolehkan. Padahal setiap perbuatan hukum itu mempunyai 

tujuan dan akibat ataupun pengaruhnya. Hal-hal inilah yang menjadi perhatian 

manusia pada umumnya dalam kehidupannya sehari-hari. Dapat terjadinya 

perceraian, kurang adanya keseimbangan antara suami istri, sehingga 

memerlukan penegasan arti pernikahan bukan saja dari segi kebolehan hubungan 

melainkan juga dari segi tujuan dan akibat hukumnya. Jika kita menyadari hal 

tersebut, maka pengertian perkawinan diatas harus diperluas sehingga lebih 

mencakup pelaksanaan, tujuan dan akibat hukumnya. Pengertian seperti ini kita 

dapati para ahli hukum Islam Mutaakhirîn seperti yang ditulis oleh Muhammad 

Abu Ishrah bahwa Nikah Ziwaj ialah: 

“Aqad yang memberikan faedah hukum kebolehan mengadakan hubungan 

keluarga (suami-istri) antara pria dan wanita dan mengadakan tolong 

menolong dan memberi batas hak bagi pemiliknya serta pemenuhan 

kewajiban bagi masing-masingnya.” 

Dari pengertian yang kedua ini perkawinan mengandung aspek akibat 

hukum melangsungkan perkawinan, ialah saling mendapat hak dan kewajiban 

serta mengadakan pergaulan yang dilandasi tolong-menolong. Karena 

perkawinan termasuk pelaksanaan agama, maka didalamnya terkandung adanya 

tujuan atau maksud mengharap keridhaan Allah SWT. 

Para mujtahid sepakat bahwa nikah adalah suatu ikatan yang dianjurkan 

syari’at. Orang yang sudah berkeinginan untuk nikah dan khawatir terjerumus ke 



 

dalam perbuatan zina, sangat dianjurkan untuk melaksanakan nikah. Yang 

demikian adalah lebih utama daripada haji, shalat, jihad dan puasa sunnah. 

Demikian menurut kesepakatan para imam madzhab. 

 Undang-Undang Perkawinan, dalam pasal 1 merumuskan pengertian 

perkawinan sebagai berikut: 

“Perkawinan ialah ikatan lahir bathin antara seorang pria dan seorang wanita 

sebagai suami isteri dengan tujuan membentuk keluarga (rumah tangga) yang 

bahagia dan kekal berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa”.17 

Pada dasarnya pengertian perkawinan disini ialah banyak memiliki 

perbedaan. Perbedaan yang terdapat bukan untuk memperlihatkan pertentangan, 

tetapi hanya membedakan dimana lebih menambahkan unsur-unsur pada masing-

masing perumus. Tetapi dalam perbedaan tersebut ditemukan adanya kesamaan 

unsur mengenai pengertian pernikahan, yaitu suatu ikatan perjanjian. Ikatan 

perjanjian disini berbeda dengan ikatan  akad  jual beli maupun akad sewa-

menyewa, tetapi akad disini merupakan akad suci yang disatukan oleh kedua 

pihak laki-laki dan perempuan untuk menuju suatu keluarga yang harmonis 

sesuai syari’at islam. 

b. Syarat dan Rukun Pernikahan 

Rukun dan syarat adalah sesuatu bila ditinggalkan  akan menyebabkan 

sesuatu itu tidak syah. Di dalam rukun dan syarat pernikahan terdapat beberapa 

pendapat, yaitu sebagai contoh menurut Abdullah Al-Jaziri dalam bukunya Fiqh 

‘Ala Madzahib Al-’arba’ah menyebutkan yang termasuk rukun adalah al-ijab 

dan al-qabul dimana tidak ada nikah tanpa keduanya. Menurut Sayyid Sabiq juga 
                                                        
17Soemiyati, Hukum Perkawinan Islam dan Undang-Undang Perkawinan (Yogyakarta: Liberty, 2004), h. 9. 



 

menyimpulkan menurut fuqoha’, rukun nikah terdiri dari al-ijab dan al-qabul 

sedangkan yang lain termasuk ke dalam syarat. 

 Menurut Hanafiyah, rukun nikah terdiri dari syarat-syarat yang terkadang 

dalam sighat, berhubungan dengan dua calon mempelai dan berhubugan dengan 

kesaksian. Menurut Syafiiyyah melihat syarat perkawinan itu ada kalanya 

menyangkut sighat, wali, calon suami-istri dan juga syuhud. Menurut Malikiyah, 

rukun nikah ada 5: wali, mahar, calon suami-istri, dan sighat. Jelaslah para ulama 

tidak saja membedakan dalam menggunakan kata rukun dan syarat tetapi juga 

berbeda dalam detailnya. Malikiyah tidak menetapkan saksi sebagai rukun, 

sedangkn syafi’i menjadikan 2 orang saksi menjadi rukun.18 

1) Syarat Pernikahan 

  Syarat-syarat nikah menurut agama Islam diperinci ke dalam 

syarat-syarat untuk mempelai wanita dan syarat-syarat untuk mempelai 

laki-laki. Syarat-syarat nikah ini dapat digolongkan ke dalam syarat 

materiil dan harus dipenuhi agar dapat melangsungkan pernikahan. 

Syarat bagi calon mempelai laki-laki: 

a) Beragama Islam 

b) Terang laki-lakinya (bukan banci) 

c) Tidak dipaksa (dengan kemauan sendiri) 

d) Tidak beristri lebih dari empat orang 

e) Bukan mahramnya bakal istri 

f) Tidak mempunyai istri yang haram dimadu dengan bakal istrinya 

                                                        
18M-Ihwanuddin, “Rukun dan Syarat Pernikahan Disertai dengan KHI (Kompilasi Hukum 
Islam)”,http://mihwanuddin.wordpress.com/2011/03/17/rukun-dan-syarat-pernikahan-menurut-khi-kompilasi-
hukum-islam/,diakses tanggal 21 Desember 2013. 



 

g) Mengetahui bakal istrinya tidak haram dinikahinya 

h) Tidak sedang dalam ihram haji atau umrah 

Syarat bagi calon mempelai wanita: 

a) Beragama Islam 

b) Terang perempuannya (bukan banci) 

c) Telah memberi izin kepada wali untuk menikahkannya 

d) Tidak bersuami, dan tidak ada masalah idah 

e) Bukan mahram bakal suami 

f) Belum pernah dili’an (sumpah li’an) oleh bakal suaminya 

g) Terang orangnya 

h) Tidak sedang dalam ihram haji atau umrah 

    Tidak dipenuhinya syarat-syarat nikah tersebut di atas berakibat 

batal atau tidak sah ( fasid ) nikahnya.19 

2) Rukun Pernikahan  

     Rukun nikah merupakan hal-hal yang harus dipenuhi pada waktu 

melangsungkan perkawinan. Jadi dapat digolongkan kedalam syarat formil, 

dan terdiri atas: 

a) Adanya calon mempelai lali-laki dan wanita 

b) Harus ada wali bagi calon mempelai perempuan 

c) Harus disaksikan oleh dua orang saksi 

d) Akad nikah, yaitu ijab dari wali mempelai perempuan atau wakilnya 

dan Kabul dari mempelai laki-laki atau wakilnya. 

                                                        
19Asmin, Status Perkawinan Antar Agama Ditinjau Dari Undang-undang Perkawinan No. 1/1974 (Jakarta: Dian 
Rakyat, 1986), h. 31-32. 



 

   Rukun nikah merupakan bagian dari hakikat perkawinan, artinya 

bila salah satu rukun nikah tidak terpenuhi, maka tidak akan terjadi suatu 

perkawinan. 

   Bila tidak ada calon mempelai yang akan melangsungkan 

perkawinan, tidak ada suatu perkawinan. Calon mempelai masing-masing 

harus bebas dalam menyatakan persetujuannya, hal ini menuntut 

konsekuensi bahwa kedua calon mempelai haruslah sudah mampu 

memberikan persetujuan untuk mengikatkan diri dalam suatu perkawinan, 

dan ini hanya dapat dilakukan oleh orang yang sudah mampu berfikir 

mandiri, dewasa dan bebas dari tekanan pihak lain di luar dirinya, yang 

menurut istilah hukum Islam berarti sudah “Aqil Baligh” (baligh berakal), 

dalam arti sudah mampu melakukan perkawinan (Undang-undang 

No.1/1974 menentukan usia 16 tahun untuk wanita dan 19 tahun untuk 

pria). Dengan dasar ini sebenarnya Islam mengajarkan asas kedewasaan 

jasmani dan rohani untuk dapat melangsungkan pernikahan. Pernikahan 

anak-anak hanyalah dimungkinkan dalam hal-hal atau keadaan tertentu 

saja. 

   Wali menurut ajaran Syafi’i dan Maliki merupakan soal penting. 

Menurut ajarannya, tidak ada nikah tanpa wali. Hanafi dan Hambali lain 

lagi pandangannya; walaupun nikah itu tidak memakai wali, nikahnya tetap 

sah. Paham ini dianut juga oleh sarjana Indonesia yaitu, Prof. Hazairin SH 

dan Sayuti Thalib SH. 



 

  Sayuti Thalib SH mengikuti pendapat Imam Abu Hanifah dan 

Prof. Hazairin, dengan mengatakan bahwa memang dari segi hukum, wali 

bagi perempuan yang sudah dewasa tidak menjadi syarat sahnya 

pengikatan diri dalam perkawinan, tetapi ada baiknya wanita itu memakai 

wali dalam melakukan ijab dan qabul. 

   Sebagian besar ulama mengatakan, bahwa saksi merupakan rukun 

nikah. Menurut Syafi’i, Hanafi dan Hambali, akad nikah yang tidak 

dihadiri oleh dua orang saksi, tidak sah. Dasarnya adalah Hadits Nabi yang 

mengatakan : “tidak ada/tidak sah nikah, melainkan dengan wali dan 

dengan dua orang saksi yang adil”. Menurut Syafi’i dan Hambali, dua 

orang saksi itu harus muslim. Tidak sah bila dua orang saksi itu bukan 

muslim, yaitu bila perkawinan dilakukan antara seorang muslim dengan 

wanita yang bukan muslim. 

 Rukun nikah yang keempat, yaitu ijab dan qabul, merupakan 

rukun nikah yang menentukan, karena dengan diucapkannya ijab 

(penegasan kehendak untuk mengikatkan diri dalam perkawinan) oleh wali 

mempelai perempuan atau wakilnya, dan qabul (penegasan penerimaan 

mengikatkan diri sebagai suami istri) yang dilakukan mempelai laki-laki 

atau wakilnya, maka akad nikah secara yuridis mempunyai kekuatan 

mengikat bagi kedua mempelai, dalam arti bahwa perkawinan mereka 

sudah sah. Jadi ijab qabul merupakan inti dari perkawinan menurutagama 

Islam. 



 

   Sehubungan dengan pelaksanaan ijab qabul, Sayuti Thalib SH 

berpendapat, pengucapan ijab oleh mempelai wanita dan qabul oleh 

mempelai pria adalah terbalik. Seyogyanya pihak mempelai prialah yang 

mengucapkan ijab dan mempelai wanita yang mengucapkan qabul. 

Selanjutnya Sayuti mengatakan hal tersebut sesuai dengan fitrah laki-laki 

dan perempuan yang dijadikan Tuhan. 

c. . Tujuan Pernikahan 

 Tujuan perkawinan ialah menurut perintah Allah untuk memperoleh 

keturunan yang sah dalam masyarakat, dengan mendirikan rumah tangga yang 

damai dan teratur. 

  Selain itu ada pula pendapat yang mengatakan bahwa tujuan perkawinan 

dalam Islam selain untuk memenuhi kebutuhan hidup jasmani dan rohani 

manusia, juga sekaligus untuk membentuk keluarga dan memelihara serta 

meneruskan keturunan dalam menjalani hidupnya di dunia ini, juga mencegah 

perzinahan, agar tercipta ketenangan dan ketentraman jiwa bagi yang 

bersangkutan, ketentraman keluarga dan masyarakat.20 

   Soemijati, S.H., menyebutkan bahwa tujuan perkawinan dalam Islam 

adalahuntuk memenuhi tuntutan hajat tabiat kemanusiaan, berhubungan antara 

laki-laki dan perempuan dalam rangka mewujudkan suatu keluarga yang bahagia 

dengan dasar cinta dan kasih sayang, untuk memperoleh keturunan yang sah 

dalam masyarakat dengan mengikuti ketentuan-ketentuan yang telah diatur oleh 

syari’ah. 

                                                        
20Mohd. Idris Ramulyo, Hukum Perkawinan Islam Suatu Analisis dari Undang-Undang No. 1 Tahun 1974 dan 
Kompilasi Hukum Islam (Jakarta: Bumi  Aksara, 2004), h. 26-27. 



 

  Rumusan tujuan perkawinan diatas dapat diperinci sebagai berikut: 

1) Menghalalkan hubungan kelamin untuk memenuhi tuntutan hajat tabiat 

kemanusiaan 

2) Mewujudkan suatu keluarga dengan dasar cinta kasih 

3) Memperoleh keturunan yang sah 

  Dari rumusan di atas, Filosof Islam Imam Ghazali membagi tujuan dan 

faedah perkawinan kepada lima hal, seperti berikut: 

1) Memperoleh keturunan yang sah akan melangsungkan keturuna serta 

memperkembangkan suku-suku bangsa manusia.  

2) Memenuhi tuntutan naluriah hidup kemanusian. 

3) Memelihara manusia dari kejahatan dan kerusakan. 

4) Membentuk dan mengatur rumah tangga yang menjadi basis pertama dari 

mayarakat yang besar di atas dasar kecintaan dan kasih sayang. 

5) Menumbuhkan kesungguhan berusaha mencari rezeki penghidupan yang 

halal, dan memperbesar rasa tanggung jawab.21 

2. Tradisi 

a. Islam dan Perkawinan Lokal  

  Islam merupakan agama yang universal, memiliki sifat yang 

mampu untuk adaptasi serta tumbuh disegala tempat dan waktu. Hanya saja 

pengaruh lokalitas dan tradisi dalam sekelompok suku bangsa sangat sulit 

dihindari dalam masyarakat muslim. Namun demikian, walaupun 

berhadapan dengan budaya lokal dunia, keuniversalan Islam tetap tidak akan 

berkurang. Hal ini menjadi indikasi bahwa perbedaan antara satu daerah 
                                                        
21Soemiyati, Hukum Perkawinan Islam dan Undang-Undang Perkawinan (Yogyakarta: Liberty, 2004), h. 12-13. 



 

dengan daerah lainnya tidaklah menjadi kendala untuk mencapai tujuan 

Islam, dan Islam tetap menjadi pedoman dalam segala aspek kehidupan. 

Hanya saja pergumulan Islam dan budaya lokal itu berakibat pada adanya 

keragaman penerapan prinsip-prinsip umum dan universal suatu agama 

berkenaan dengan tata caranya, dengan kata lain masyarakat muslim tidak 

dapat lepas dengan istilah tradisi. 

 Tradisi atau kebiasaan, dalam pengertian yang paling sederhana 

adalah sesuatu yang telah dilakukan untuk sejak lama dan menjadi bagian 

dari kehidupan suatu kelompok masyarakat, biasanya dari suatu 

kebudayaan, waktu, atau agama yang sama. Hal yang paling mendasar dari 

tradisi adalah adanya informasi yang diteruskan dari generasi ke generasi 

baik tertulis maupun lisan, karena tanpa adanya ini, suatu tradisi dapat 

punah. Selain itu, tradisi juga dapat diartikan sebagai kebiasaan bersama 

dalam masyarakat manusia, yang secara otomatis akan mempengaruhi aksi 

dan reaksi dalam kehidupan sehari-hari para anggota masyarakat itu.22 

Tradisi (Bahasa Latin: tradition, artinya diteruskan) menurut artian 

bahasa sesuatu kebiasaan yang berkembang di masyarakat, baik yang 

menjadi adat kebiasaan, atau yang diasimilasikan dengan ritual adat atau 

agama. Atau dalam pengertian yang lain, sesuatu yang telah dilakukan sejak 

lama dan menjadi bagian dari kehidupan suatu kelompok masyarakat, 

biasanya dari suatu Negara, kebudayaan, waktu, atau agama yang sama. 23 

                                                        
22Mulfiblog, “PengertianTradisi”,http://tasikuntan.wordpress.com/2012/11/30/pengertian-tradisi/, diakses pada 
tanggal 21 Desember 2013  
23Abinehisyam, “Tradisi dalam Masyarakat Islam ”http://abinehisyam.wordpres.com/2011/12/29/tradisi-dalam-
masyarakat-islam/, diakses pada tanggal 21 Desember 2013 



 

    Adapun tradisi dapat menjadi hukum yang mendapat legitimasi 

dari hukum Islam, apabila tidak ada nash yang menyatakan tentang itu.  

  Dalil bagi tradisi ditemukan dalam Al-Qur’an, yaitu pada Surat Al 

A’raf ayat 199: 

          

     Artinya: 
Jadilah Engkau Pema'af dan suruhlah orang mengerjakan yang ma'ruf, 
serta berpalinglah dari pada orang-orang yang bodoh.24 

 J.C. Hastermann yang memandang tradisi dari sudut makna dan 

fungsinya maka tradisi berisi sebuah jalan bagi masyarakat untuk 

memformulasikan dan memperlakukan fakta-fakta dasar dari eksistensi 

kehidupan manusia seperti konsensus masyarakat mengenai persoalan 

kehidupan dan kematian, termasuk masalah makanan dan minuman. 

  Dengan demikian, berbicara tradisi berarti berbicara tentang 

tatanan eksistensi manusia dan bagaimana masyarakat 

mempresentasikannya di dalam kehidupannya. Dalam sudut pandang seperti 

ini, setiap masyarakat memiliki tradisinya sendiri, sesuai dengan bagaimana 

mereka menghadirkannya dalam hidupnya. Dan masing-masing masyarakat 

memiliki tradisinya sendiri maka kiranya tidak bisa sebuah tradisi 

dibandingkan dengan kerangka menjelaskan mana yang lebih tinggi dan 

mana yang lebih rendah sebab masing-masing kembali kepada sumber 

fikiran manusia yang menghasilkan tradisi tersebut. 

                                                        
24 QS. al- A’raf (7): 199 



 

  Tradisi merupakan adat kebiasaan turun temurun dari nenek 

moyang yang masih dijalankan di masyarakat. Sejak dahulu tradisi pun telah 

ada dan menjadi kebiasaan yang dijalani oleh masyarakat saat ini. Dalam 

hukum Islam istilah tradisi lebih dikenal dengan ‘Urf. ‘Urf secara etimologi 

merupakan sesuatu yang dipandang baik dan diterima oleh akal sehat. 

Sedangkan secara terminologi, seperti dikemukakan Abdul-Karim Zaidan, 

istilah ‘urf berarti sesuatu yang tidak asing lagi bagi masyarakat karena telah 

menjadi kebiasaan yang menyatu dengan kehidupan mereka baik berupa 

perbuatan atau perkataan. Istilah ‘urf dalam pengertian istilah al-‘adah (adat 

istiadat). Contoh ‘urf berupa perbuatan atau kebiasaan disuatu masyarakat 

dalam dalam melakukan jual beli kebutuhan ringan sehari-hari seperti 

garam, tomat, dan gula. Dengan hanya menerima barang dan menyerahkan 

harga tanpa mengucapkan ijab dan qabul. Contoh ‘urf yang berupa 

perkataan, seperti kebiasaan di suatu masyarakat untuk tidak menggunakan 

kata al-lahm (daging) kepada jenis ikan. Kebiasaan-kebiasaan seperti itu 

menjadi bahan pertimbangan waktu akan menetapkan hukum dalam 

masalah. Masalah yang tidak ada ketegasan hukumnya dalam Al-qur’an dan 

Sunnah.25 

  Secara umum ‘urf atau ‘adat itu diamalkan oleh semua madzhab 

fiqh terutama dikalangan ulama madzhab Hanafiyah dan Malikiyah. Ulama 

Hanafiyah menggunakan istihsan dalam berijtihad, dan salah satu bentuk 

istihsan itu adalah istihsan al-,’urf (istihsan yang menyandar pada ‘urf). 

Oleh ulama Hanafiyah, ‘urf itu didahulukan atas khiyas khafi dan juga 
                                                        
25 Satria Effendi, M.Zain, Ushul Fiqh (Jakarta: Kencana Perdana Media Group,  2005), h. 153-154. 



 

didahulukan atas nash yang umum, dalam arti: ‘urf itu mentakhsish umum 

nash.  

  Ulama Malikiyah menjadikan ‘urf atau tradisi yang hidup 

dikalangan Madinah sebagai dasar dalam menetapkan hukum dan 

mendahulukannya dari hadits ahad. 

  Ulama Syafi’iyah banyak menggunakan ‘urf dalam hal-hal tidak 

menemukan ketentuan batasannyadalam syara’ maupun dalam penggunaan 

bahasa. 

     Para ulama sepakat menolak ‘urf fasid (adat kebiasaan yang salah) 

untuk dijadikan landasan hukum. Selanjutnya ialah tentang ‘urf sahih. 

Menurut hasil penelitian al-Tayyib Khudari al-Sayyid, guru besar Ushul 

Fiqh di Universitas Al-Azhar Mesir dalam karyanya al-ijtihad fi ma la nassa 

fih, bahwa madzhab yang dikenal banyak menggunakan ‘urf sebagai 

landasan hukum adalah kalangan Hanafiyah dan kalangan Malikiyah, dan 

selanjutnya oleh kalangan hanabilah dan kalangan Syafi’iyyah. Menurutnya, 

pada prinsipnya madzhab-,adzhab besar fikih sepakat menerima adat istiadat 

sebagai landasan pembentukan hukum, meskipun dalam jumlah dan 

rinciannya terdapat perbedaan di antara madzhab-madzhab tersebut, 

sehingga ‘urf dimasukkan kedalam kelompok-kelompok dalil-dalil yang 

diperselisihkan dikalangan ulama.26 

     Dari beberapa penjelasan dapat dikatakan bahwa ‘urf atau ‘adat itu 

digunakan sebagai landasan dalam menetapkan hukum. Namun penerimaan 

ulama atas ‘adat itu bukanlah karena semata-mata ia bernama ‘adat atau 
                                                        
26Satria Effendi, M.Zain, Ushul Fiqh (Jakarta: Kencana Perdana Media Group, 2005), h. 155. 



 

‘urf.‘Urf atau ‘adat itu bukanlah dalil yang berdiri sendiri. Adat atau ‘urf 

menjadi dalil karena ada yang mendukung, atau tempat sandarannya, baik 

dalam bentuk ijma’ atau mashlahat.‘Adat yang berlaku dikalangan umat 

berarti telah diterima sekian lama secara baik oleh umat. Bila semua ulama 

telah mengamalkannya, berarti secara tidak langsung telah terjadi ijma’, 

walaupun dalam bentuk sukuti. 

     ‘Adat itu berlaku dan diterima orang banyak karena mengandung 

kemashlahatan. Tidak memakai ‘adat seperti ini, hal ini berarti menolak 

mashlahat, sedangkan semua pihalk telah sepakat untuk mengambil sesuatu 

yang bernilai mashlahat, meskipun tidak ada nash yang secara langsung 

mendukungnya.27 

     Islam datang dengan seperangkat norma syara’ yang mengatur 

kehidupan muamalah yang harus dipatuhi umat Islam sebagai konsekuensi 

sebagai keimanannya kepada Allah dan Rasul-Nya. Sebagian dari ‘adat 

lama itu ada yang selaras dan ada yang bertentangan dengan hukum syara’. 

Pertemuan antara adat dan syari’at tersebut terjadilah pembenturan, 

penyerapan, dan pembauran antara keduanya. Dalam hal ini yang 

diutamakan adalah hasil penyeleksian ‘adat yang dipandang masih 

diperlukan untuk dilaksanakan. Bedasarkan hasil seleksi tersebut, ‘adat 

dapat dibagi kepada empat kelompok sebagai berikut: 

1. ‘Adat yang lama secara substansial dan dalam hal pelaksanaannya 

mengandung unsur kemaslahatan. Maksudnya dalam perbuatan itu 

                                                        
27 Amir Syarifuddi, Ushul Fiqh jilid 2 (Jakarta: Kencana Perdana Media Group, 2008), h.  378. 



 

terdapat unsur manfaat dan tidak terdapat unsur mudharatnya. Adat 

dalam bentuk ini diterima sepenuhnya dalam hukum Islam. 

2. ‘Adat lama yang yang pada prinsipnya secara substansial 

mengandung unsur maslahat (tidak mengandung unsur mafsadat 

atau mudharat), namun dalam pelaksanaannya tidak dianggap baik 

oleh Islam. Adat dalam bentuk ini dapat diterima dalam Islam, 

namun dalam pelaksanaan selanjutnya mengalami perubahan dan 

penyesuaian. 

3. ‘Adat lama yang pada prinsip dan pelaksanannya mengandung unsur 

mafsadat (merusak). Maksudnya, yang dikandungnya hanya unsur 

perusak dan tidak memiliki unsur manfaatnya, atau ada unsur 

manfaatnya tetapi unsur perusaknya lebih besar. 

4. ‘Adat atau ‘urf yang telah berlangsung lama, diterima oleh orang 

banyak karena tidak mengandung unsur mafsadat (perusak) dan 

tidak bertentangan dengan dalil syara’ yang datang kemudian, 

namun secara jelas belum terserap kedalam syara’, baik secara 

langsung atau tidak langsung.28 

Pada zaman Rasulullah SAW, di negeri Arab telah terdapat aturan-aturan 

dan adat istiadat yang sudah dipatuhi selama ini. Ada diantaranya yang harus lebih 

diperbaiki dan disempurnakan sedikit demi sedikit, ada yang dapat diterima untuk 

diteruskan karena wahyu tidak membatalkannya, dan ada pula yang harus dirombak 

sama sekali karena bertolak belakang dengan syari’at islam. Seperti halnya, dengan 

                                                        
28Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh ( Jakarta : Kencana Prenada Media Group, 2011), h. 393-394. 



 

kebiasaan masyarakat meminum minuman keras, yang bagi mereka minuman 

tersebut sudah menyatu pada diri mereka. Hal ini merupakan suatu kebiasaan atau 

tradisi yang menimbulkan kemudharatan.29 

  Dalam Islam, tidak ada larangan atas tradisi. Karena pada masa Rasulullah 

pun tradisi sudah ada dan dijalani oleh masyarakat. Akan tetapi Islam tidak 

mengajarkan tradisi yang melanggar hukum Islam, dengan kata lain tradisi yang 

menimbulkan kemudharatan.  

  Rescoe Pound mengatakan sedikitnya terdapat 12 konsepsi hukum dan 

masing-masing punya arti berbeda-beda. Diantara ke-12 konsepsi hukum tersebut 

antara lain ada yang mengatakan bahwa hukum adalah tradisi dari kebiasaan lama 

yang telah disepakati oleh para dewa, karena ia dianggap sebagai petunjuk jalan 

manusia. Hukum juga diartikan sebagai refleksi dari kebijakan/kepentingan dari 

penguasa. Di pihak lain hukum juga dipahami sebagai kaidah-kaidah yang 

diturunkan oleh Tuhan untuk mengatur kehidupan manusia.  

 Konsepsi hukum di atas, masing-masing mempunyai tekanan sendiri-sendiri. 

Tekanan pertama didasarkan pada tradisi dari kebiasaan lama. Sementara model 

kedua tekanan hukumnya tergantung kepada upaya-upaya kepentingan dari 

penguasa. Sedangkan model yang terakhir semangat hukumnya berseiringan dengan 

situasi dan kondisi perkembangan masyarakat. 

  Sepertinya hukum Islam yang diturunkan Allah melaui wahyunya, secara 

substansial memiliki kedekatan dengan konsepsi yang terakhir. Dalam aplikasinya, 

ia memiliki fungsi ganda. Pertama: fungsi “Basyira”, yaitu fungsi penggembira, 

pemotifasi dan pendorong. Kedua: fungsi “nadzira”, yaitu fungsi peringatan dan 
                                                        
29Mukti Ali,  Agama Dalam Pergumulan Masyarakat Kontemporer (Yogyakarta: Tiara Wacana, 1998), h. 314. 



 

ancaman. Dengan demikian pada langkah awal bisa jadi manusia merasakan adanya 

kekangan-kekangan atas peringatan dan ikatan yang terdapat dalam wahyu-Nya. 

Namun karena fungsi basyira, sebagai fungsi penggembira, pemotifasi yang 

dibarengi dengan janji-janji Tuhan.30 

b. Aspek-aspek Sosiologis Tradisi Perkawinan Dalam Islam 

 Secara terminologi kata tradisi merupakan suatu kaitan antara masa lalu 

dengan masa kini. Ia menunjuk kepada masa lalu yang diwariskan untuk masa kini 

tetapi masih berfungsi dan berwujud untuk masa sekarang. Tradisi memperlihatkan 

bagaimana masyarakat bertingkah laku, baik dalam kehidupan yang bersifat duniawi 

maupun terhadap hal-hal yang bersifat ghaib atau keagamaan. 

 Kata tradisi sangat melekat pada kehidupan masyarakat saat ini. Masyarakat 

sangat mempercayai tradisi, tradisi sudah ada sejak dahulu kala bahkan  sejak zaman 

jahiliyah. Tradisi khususnya tradisi pernikahan sudah dijalani sejak zaman 

jahiliyah.Adapun jenis-jenis pernikahan pada zaman jahiliyah, yaitu: 

1. Al-Istibdha’ 

 Praktik perkawinan semacam ini bertujuan mencari bibit unggul sebagai 

keturunan. Caranya, suami memerintahkan istrinya untuk tidur seranjang dengan 

laki-laki yang gagah perkasa, kaya dan pandai. Harapannya agar anak yang 

dilahirkannya nanti dari hasil hubungan seks menjadi sama dan setidaknya meniru 

jejak dan karakter sang ayah. Meskipun, ayahnya itu bukanlah suaminya yang 

sah. Suami memerintah istrinya ketika sang isteri suci dari haidhnya: “Pergilah 

engkau kepada si fulan (biasanya adalah seorang yang tampan atau bagus 

                                                        
30Roibin, Sosiologi Hukum Islam telaah sosio-Historis Pemikiran Imam Syafi’I ( Malang: UIN-MALANG PRESS, 
2008), h. 44-45. 



 

rupanya, dan sebagainya), dan kumpullah engkau dengannya (yakni jima’)”. 

Setelah itu suami yang pertama tadi tidak akan menyentuhnya sama sekali sampai 

jelas bahwa si isteri itu hamil dari laki-laki tersebut. Jika telah nyata hamil maka 

si laki-laki yang terakhir ini dapat memiliki isteri itu, jika ia mau. 

2. Al-Mukhadanah 

 Perkawinan ini tak ubahnya dengan poliandri. Poliandri adalah Satu orang 

perempuan memiliki banyak suami. Si perempuan melayani semua laki-laki tadi 

dan kalau nanti hamil maka salah satu dari laki-laki yang menggauli harus 

mengakui bahwa anak yang dikandung si perempuan adalah anaknya. Sedangkan 

siapa yang mau dijadikan bapak dari anaknya tergantung pilihan perempuan.Dan 

biasanya penunjukan ayah dari jabang bayi setelah jabang bayi lahir. 

 Pada umumnya banyak terjadi di negeri Yaman. Di negeri itu terkenal 

sebutan Ar-Ranth. Selain Yaman, juga terjadi di Turkistan, Siberia, India Selatan, 

Srilangka, Vietnam dan di bagian benua Afrika. 

3. Asy-Syighar 

 Bentuk dan praktik perkawinan ini ialah, kedua orangtua dari kedua 

mempelai, menukarkan kedua anak laki-laki dan perempuannya, masing-masing 

memberikan mas kawin kepada anaknya sendiri. Namun, perkawinan semacam 

ini dilarang Nabi. 

4. Perkawinan Warisan 

 Perkawinan ini terjadi karena ada anggapan bahwa seorang istri itu tidak lebih 

dari barang warisan yang dapat diberikan kepada siapa saja yang mengendaki. 

Jadi, saudara suami dapat mewarisi jika suaminya telah meninggal. Istri yang 



 

ditinggalkan mati suaminya itu tidak berhak menolak atau kembali pada 

keluarganya sebelum sang saudara suami itu datang dan memperbolehkan 

kembali pada keluarganya. Begitu pula bila sang ayah meninggal dunia, anak 

sulungnya berhak mengawini istri ayahnya yang bukan ibu kandungnya. 

Perkawinan model ini banyak dilakukan di Persia. 

5. Perkawinan Mut’ah 

 Perkawinan Mut’ah sama seperti kawin kontrak. Dalam perkawinan ini 

ditentukan waktunya dan syaratnya. Perkawinan ini akan berakhir apabila 

waktunya habis berdasarkan syarat yang ditentukan sebelumnya. Menurut 

berbagai kalangan, perkawinan semacam ini haram hukumnya. 

6. Perkawinan dengan membayar pelacur 

 Perkawinan yang terjadi ketika seorang laki-laki berhubungan dengan 

perempuan yang bukan istrinya, lantas memberi imbalan. Jika tidak memakai 

imbalan, maka dinamakan perzinaan. Perzinaan ialah percampuran antara seorang 

laki-laki dan seorang perempuan yang bukan istrinya. Biasanya dilakukan tanpa 

memakai imbalan. Terjadi suka sama suka. Pada rumah perempuan itu biasanya 

dikibarkan bendera, yang menandakan di dalam rumah itu disediakan wanita 

bersangkutan. Jika wanita itu melahirkan anak, ia berhak meminta 

pertanggungjawaban pada laki-laki yang mirip dengan wajah anaknya. 

7. Perkawinan tukar-menukar istri 

 Di masa jahiliyah juga dikenal tukar menukar istri. Terjadi untuk beberapa 

waktu tertentu. Adat tukar-menukar istri ini terjadi dan berlaku di kalangan 



 

beberapa suku di Afrika, penduduk Hawai dan Tibet. Tradisi perkawinan tukar-

menukar istri tersebar juga ke negeri Paris. 

8. Perkawinan keroyokan 

 Sekelompok lelaki, kurang dari 10 orang, semuanya menggauli seorang 

wanita. Bila telah hamil kemudian melahirkan, ia memanggil seluruh anggota 

kelompok tersebut tidak seorangpun boleh absen. Kemudian ia menunjuk salah 

seorang yang dikehendakinya untuk di nisbahkan sebagai bapak dari anak itu, dan 

yang bersangkutan tidak boleh mengelak. Dan biasanya penunjukan ayah dari 

jabang bayi setelah jabang bayi lahir. 

9. Perkawinan syar’iy/ ihshan’ 

 Jenis perkawinan ini tidak ada ubahnya dengan perkawinan yang sekarang 

terjadi, yaitu dengan cara melamar kepada si wali wanita yang akan dinikahi 

kemudian dilanjutkan dengan pernikahan dengan acara ijab qobul dan pemberian 

mahar kepada mempelai wanita.31 

 Jika dilihat pernikahan pada zaman jahiliyah sangatlah bertentangan dengan 

ajaran agama Islam. Dalam hal ini Rasulullah SAW meluruskan seluruh tradisi 

yang salah, sehingga tidak bertentangan dengan hukum Islam. Tradisi pernikahan 

pada masa Rasulullah tidaklah jauh berbeda dengan masa sekarang. Tetapi pada 

masa Rasul untuk menghormati suatu kaum adalah dengan mengangkat saudara 

atau dengan jalan menikahi salah satu kerabat dari kaum tersebut.Pada masa itu, 

pria menikahi lebih dari empat wanita ialah hal yang wajar. Bahkan pada zaman 

                                                        
31Muhammad Rozzan, “Macam-macam Perkawinan Zaman Jahiliyah”, 
http://ngawadul.wordpress.com/2011/03/22/macam-macam-perkawinan-zaman-jahiliyah/, diakses pada tanggal 22 
Desember 2013. 
 



 

itu para raja dan pemimpin suatu bangsa mempunyai banyak istri, dan biasanya 

para istri tersebut diambil sewaktu masih gadis, bukan janda sebagaimana yang 

dilakukan oleh Rasulullah, padahal Beliau adalah pemimpin bangsa Arab pada 

masa tersebut. 

Rasulullah memiliki 13 orang istri yang mana semua istri beliau adalah 

seorang janda kecuali Aisyah binti Abu Bakr As Siddiq. Allah SWT menurunkan 

QS.an-Nisâ’: 3. Allah berfirman: 

                         

                      

                
“Dan jika kamu takut tidak akan dapat berlaku adil terhadap (hak-

hak) perempuan yang yatim (bilamana kamu mengawininya), Maka 
kawinilah wanita-wanita (lain) yang kamu senangi : dua, tiga atau empat. 
Kemudian jika kamu takut tidak akan dapat berlaku adil, Maka 
(kawinilah) seorang saja, atau budak-budak yang kamu miliki. yang 
demikian itu adalah lebih dekat kepada tidak berbuat aniaya”.32 
Ayat diatas berlaku untuk seluruh kaum muslim, kecuali Rasulullah SAW. 

Ketika ayat tersebut turun, Rasulullah saw mempunyai isteri lebih dari empat 

orang dan beliau tidak menceraikan satupun dari isterinya. Ini menunjukkan 

bahwa Rasulullah saw diberi kekhususan untuk menikah lebih dari empat orang, 

semata-mata untuk menjaga perasaan istri-istrinya. 

 Kini kita berada pada suatu generasi yang hidup jauh dari kehidupan Rasul, 

al-Khulafau al-Rasyidun, para imam madzhab, atba’u al-Tabi’in dan fuqaha 

                                                        
32 QS. al-Nisa’ (4): 3 
 



 

klasik. Tidak hanya jauh dalam pengertian rentang waktu, melainkan jauh dalam 

arti corak berikut karakteristik budaya dan perdabannya. Setiap fenomena-

fenomena sosial budaya yang berkembnag dengan aneka ragamnya, tidak lagi 

memperoleh petunjuk atau jawaban secara langsung yang turun dari Allah 

(wahyu), sebagaimana ketika Rasul menghadapi fenomena serupa pada masanya. 

Setiap kali menghadapi problem yang krusial, ketika itu pula tiba-tiba Al-Qur’an 

turun sebagai jawabannya. Demikian juga pada setiap fenomena yang dijumpai 

masyarakat muslim pada era awal selalu saja Rasul dijadikan sebagai figure 

otoritatif  untuk memberikan jawaban-jawabannya.33 

 Tradisi pernikahan saat ini sudah mengalami perluasan buadaya, sehingga 

lebih berfariasi dan inofatif dalam penerapannya. Pada dasarnya tradisi 

masyarakat zaman dahulu dengan sekarang tidak jauh berbeda selama tradisi 

tersebut tidak keluar dari norma-norma hukum Islam.

                                                        
33Roibin, Sosiologi Hukum Islam telaah sosio-Historis Pemikiran Imam Syafi’I ( Malang: UIN-MALANG PRESS, 
2008), h. 53-54. 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

BAB III 

 

METODE PENELITIAN 

 
Metode penelitian merupakan cara utama yang dilakukan peneliti untuk mencapai 

tujuan dan menentukan jawaban atas masalah yang diajukan. Dalam penelitian, metode 

penelitian berguna untuk mendapatkan informasi yang objektif dan valid dari data-data 

yang telah diolah. 

Seorang peneliti yang akan melakukan proyek penelitian, sebelumnya dituntut 

untuk mengetahui atau memahami metode serta sistematika penelitian, jika peneliti 

tersebut hendak mengungkap kebenaran melalui suatu kegiatan ilmiah. Adapun dalam 

penelitian ini digunakan beberapa tehnik atau metode penelitian yang meliputi: 

A. Jenis Penelitian 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian empiris yaitu penelitian 

hukum positif yang tidak tertulis mengenai perilaku (behavior) anggota 

masyarakat dalam hubungan hidup bermasyarakat, dengan kata lain penelitian ini 

mengungkapkan hukum yang hidup (living law) dalam masyarakat melalui 

perbuatan yang dilakukan oleh masyarakat.34 Karena objek penelitian ini 

bersangkutan dengan hukum Islam maka penelitian ini juga bisa disebut 
                                                        
34Fakultas Syari’ah, Pedoman Penulisan Karya Ilmiah (Malang: Fakultas Syariah), h. 26. 



 

penelitian empiris fikih atau hukum Islam, yaitu penelitian terhadap persepsi 

masyarakat, perkembangan suatu hukum Islam di suatu masyarakat, 

perkembangan suatu institusi, seperti pernikahan, waris, wakaf atau organisasi 

profesi atau kemasyarakatan dan lain-lain.35 

B. Pendekatan Penelitian 

Dalam hal pendekatan penelitian, peneliti menggunakan pendekatan 

kulitatif. Sebagaimana dalam tulisan Andi Prastowo menurut  Kirk dan Miller 

penelitian kulitatif adalah tradisi tertentu dalam ilmu pengetahuan sosial yang 

secara fundamental bergantung dari pengamatan pada manusia, baik dalam 

kawasannya maupun dalam peristilahannya. Sedangkan, David Williams 

menuliskan bahwa penelitian kulitatif adalah pengumpulan data pada suatu latar 

alamiah, dengan menggunakan metode alamiah dan dilakukan oleh orang atau 

peneliti yang tertarik seacara alamiah. Dalam komentar Moleong pengertian 

tersebut menggambarkan bahwa penelitan kualitatif mengutamakan latar alamiah, 

metode alamiah, dan dilakukan oleh orang yang mempunyai perhatian alamiah. 

Peneliti sengaja memilih penelitian kualitatif karena penelitian ini 

merupakan metode (jalan) penelitian yang sistematis yang digunakan untuk 

mengkaji atau meneliti suatu objek pada latar alamiah tanpa ada manipulasi 

didalamnya dan tanpa adanya pengujian hipotesis, dengan metode-metode yang 

alamiah ketika hasil penelitian yang diharapkan bukanlah generilisasi bedasarkan 

                                                        
35Syari’ah, KaryaIlmiah, h. 41. 



 

ukuran-ukuran kuantitas, namun makna (segi kualitas) dari fenomena yang 

diamati.36 

C. Lokasi Penelitian 

Objek penelitian yang penulis pilih adalah masyarakat Desa Kauman 

Kecamatan Pasar Kliwon Surakarta. Penulis sengaja memilih penelitian di desa 

yang berjarak ± 500m dari Keraton Kasunanan Surakarta ini berkaitan dengan apa 

yang telah penulis temukan dalam masyarakat bahwa masyarakat di desa Kauman 

adalah Masyarakat yang dalam melaksanakan pernikahannya masih banyak yang 

menjalankan tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta. Diharapkan dari 

hasil penelitian ini mampu memberikan kontribusi pengetahuan hukum bagi 

masayarakat dalam penerapan perkawinan yang sesuai dengan tradisi upacara 

perkawinan adat Keraton Surakarta, selain itu tempat penelitian juga terhitung 

dapat dijangkau oleh penulis dan penulis telah paham betul seluk beluk tempat 

tersebut sehingga memudahkan penulis  untuk mencari dan menggali data di 

masyarakat. 

D. Metode Penentuan Subjek 

Subjek penelitian dalam tulisan ini ialah masyarakat Kelurahan Kauman 

yang pernah mempraktekkan tradisi Pernikahan Adat Keraton Surakarta, tokoh 

masyarakat, serta tokoh agama. Pengambilan informasi akan diambil dari 5 kepala 

keluarga, 4 tokoh masyarakat, serta 2 tokoh agama, jadi keseluruhan informan 

ialah 11 0rang. 

                                                        
36Andi Prastowo, Metode Penelitian Kulitatif Dalam Prespektif Rancangan Penelitian (Yogyakarta: Ar-Ruz Media, 
2011), h. 24. 



 

E. Sumber Data 

 Sumber data adalah sesuatu yang sangat penting dalam penelitian. Sunber 

data dalam penelitian adalah subjek dan darimana data diperoleh. Sumber data 

dalam penelitian dibagi menjadi dua yaitu data primer dan data sekunder. 

1. Data Primer, yaitu data langsung dari sumber utama. Dalam hal ini peneliti 

menggali sumber dengan melakukan penelitian secara langsung terhadap 

mayarakat Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta. 

2. Sumber data sekunder yaitu data-data yang dikumpulkan, diolah dan 

disajikan oleh pihak lain mencakup dokumen-dokumen resmi, buku-buku, 

maupun hasil penelitian yang berwujud laporan.37 Data yang dimaksud 

adalah data-data yang diperoleh dari Kepala Desa Kauman. 

Tabel I 

Nama-nama informan (sumber data): 

No. Nama Informan  Status Soaial 

1. Slamet Abi Tokoh Agama 

2. Muhammad Muhtarom Tokoh Agama 

3. Totok Mulyoko Tokoh Masyarakat 

4. Singgih Bagjono Tokoh Masyarakat 

5. Arsyad  Tokoh Masyarakat 

6. Munawwir Tokoh Masyarakat 

7. Sularmi Ibu Rumah Tangga 

8. Partini Ibu Rumah Tangga 

                                                        
37Soerjono Soekanto, Penelitian Hukum Normatif (Jakarta: Raja Grafindo, 2003), h. 12. 



 

9. Mursidi Bakri Pengusaha Batik 

10. Surono Pedagang 

11. Heri PNS 

 
 

F. Metode Pengumpulan Data 

  Untuk mendapatkan data yang diperlukan dalam penelitian ini, penulis 

menggunakan berbagai macam metode dan tehnik pengumpulan data yang tepat. 

Tujuannya agar diperoleh data yang obyektif. Adapun teknik pengumpulan data 

tersebut antara lain: 

1. Wawancara 

Wawancara adalah percakapan dengan maksud tertentu oleh dua 

pihak, yaitu pewawancara (interviewer) sebagai pengaju/pemberi 

pertanyaan dan yang diwawancarai (interviewee) sebagai pemberi jawaban 

atas pertanyaan itu. Maksud diadakannya wawancara seperti ditegaskan 

oleh Linclon dan Guba  antara lain: mengkonstruksi perihal orang, 

kejadian, kegiatan, organisasi, perasaan, motivasi, tuntutan, dan 

kepedulian, merekonstruksi kebulatan-kebulatan harapan pada masa yang 

akan datang. 

Dalam wawancara peneliti menggunakan jenis wawancara tak 

terstruktur. Wawancara tak terstruktur merupakan wawancara yang 

berbeda dengan wawancara terstruktur. Cirinya kurang diinterupsi dan 

abiter. Wawancara semacam ini digunakan untuk menemukan informasi 

yang bukan buku atau informasi tunggal. Hasil wawancara semacam ini 



 

menekankan kekecualian, penyimpangan, penafsiran yang tidak lazim, 

penafsiran kembali, pendekatan baru, pandangan ahli, atau perspektif 

tunggal.38 

2. Dokumentasi  

 Dokumen merupakan catatan peristiwa yang sudah berlalu. 

Dokumen bisa berbentuk tulisan, gambar atau karya-karya monumental 

dari seseorang. Dokumen yang berbentuk tulisan misalnya, catatan harian, 

sejarah kehidupan, biografi, peraturan, kebijakan. Dokumen yang 

berbentuk gambar, misalnya foto, gambar hidup, sketsa dan lain-lain. 

Dokumen yang berbentuk karya misalnya karya seni, yang dapat berupa 

gambar, patung, film, dan lain-lain. Studi dokumen merupakan pelengkap 

dari penggunaan metode observasi dan wawancara dalam penelitian 

kualitatif. 

G. Metode Pengolahan Dan Analisis Data 

 Setelah data terkumpul dari hasil pengumpulan data, maka perlu adanya 

pengolahan dan analisis data, ini dilakukan tergantung pada jenis datanya. Karena 

metode analisis yang digunakan adalah pendekatan kualitatif maka data yang 

dianalisa dengan menguraikannya dalam bentuk kalimat yang baik dan benar, 

sehingga mudah dibaca dan diberi arti (interpretasi).39 Data-data yang diperoleh 

selama penelitian rencananya akan diolah dengan tahap-tahap sebagai berikut: 

a. Editing 

                                                        
38Basrowi & Suwandi, Memahami Penelitian Kualitatif (Jakarta: Rineka Cipta, 2008), h. 127-130. 
39Fak. Syari’ah, Pedoman Penulisan,30 



 

Yaitu pemeriksaan kembali mengenai kelengkapan jawaban yang 

diterima, kejelasannya, konsistensi jawaban atau informasi, relevansinya 

bagi penelitian, maupun keseragaman data yang diterima oleh peneliti. 

Data yang diteliti disini, baik dari kelengkapan maupun kejelasan makna 

yang ada dalam data tersebut serta korelasinya dengan penelitian ini, 

sehingga dengan data-data tersebut dapat memperoleh gambaran jawaban 

sekaligus dapat memecahkan permasalahan yang sedang diteliti. 

b. Classifiying 

Seluruh data baik yang berasal dari hasil wawancara di 

masyarakat, komentar peneliti dan dokumen yang berkaitan akan dibaca 

dan ditelaah (diklasifikasikan) secara mendalam. Sehingga data yang ada 

hanya yang berkaitan dengan rumusan masalah atau tujuan penelitian. 

c. Verifying 

Setelah data yang diperoleh di edit dan di klasifikasikan, langkah 

selanjutnya adalah verifikasi data, yaitu pengecekan kembali untuk 

memperoleh keabsahan data sehingga data-data yang ada dapat diakui 

oleh pembaca. Atau dengan kata lain verifikasi data yaitu sebagai sesuatu 

yang jalin menjalin pada saat sebelum, selama, dan sesudah pengumpulan 

data dalam bentuk yang sejajar, untuk membangun wawasan umum yang 

disebut ”analisis”.40 

d. Analyzing 

                                                        
40Nana Sudjana dan Ahwal Kusumah, Proposal Penelitian di Perguruan Tinggi (Bandung: Sinar Baru Algasindo, 
2000), h. 84. 



 

Dari berbagai data yang diperoleh dari penelitian ini, maka tahap 

berikutnya adalah analisis data untuk memperoleh kesimpulan 

akhir.Analisis data adalah proses penyusunan data agar data tersebut dapat 

ditafsirkan.41Analisis data merupakan rangkaian kegiatan penelaahan, 

pengelompokan, sistematisasi, penafsiran dan verifikasi data agar sebuah 

fenomena memiliki nilai sosial, akademis dan ilmiah. 

Untuk memperoleh tujuan dari hasil penelitian ini, maka 

menggunakan teknik deskriptif kualitatif. Menurut Bodgan dan Biklen, 

penelitian deskriptif kualitatif adalah upaya yang dilakukan dengan jalan 

bekerjasama dengan data, mengorganisasikan data, memilah-milahnya 

menjadi satuan yang dapat dikelola, mensistesiskannya, mencari dan 

menemukan pola, menemukan apa yang penting dan apa yang dipelajari 

dan memutus apa yang dapat diceritakan pada orang lain.42 

e. Concluding 

Concluding merupakan hasil suatu proses. Dalam metode ini 

peneliti membuat kesimpulan dari semua data yang telah diperoleh dari 

semua kegiatan penelitian yang sudah dilakukan baik melalui observasi, 

wawancara, dan dokumentasi. 

 

 
 

 
 
 

                                                        
41 Dadang  ahmad, Metode Penelitian Agama (Bandung: CV. Pustaka Setia, 2000), h. 102. 
42Sutrisno Hadi, Metodologi Research  (Yogyakarta:  And Fi Offset, 1994), h. 248. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB IV 

 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

 

A. Kondisi Objektif Masyarakat Kelurahan Kauman 

1. Gambaran Kondisi Objektif Penelitian 

Keberadaan Kelurahan Kauman Surakarta sebagai kelengkapan dari 

pembangunan Masjid Agung sebagai pusat syiar agama Islam, bersamaan dengan 

didirikannya Keraton Surakarta oleh Paku Buwono II, Setelah Mesjid Agung 

dibangun, maka berfungsilah masjid itu sebagai pusat dakwah Islam bagi Keraton. 

Pasalnya, Keraton Surakarta merupakan kelanjutan kerajaan yang diawali Kerajaan 

Islam Demak, kemudian pindah ke Pajang, Mataram Islam (Sultan Agung), 

Kartasura, dan kemudian Kasunanan Surakarta.43 

                                                        
43 Muhammad Muhtarom, wawancara (Kauman, 21 Desember 2013). 



 

Pada saat itu, raja dalam melaksanakan tugas sebagai sayyidin panatagama 

khalifatullah, mengangkat dan menempatkan seorang penghulu (ahli di bidang 

agama sekaligus penasihat raja), dan diberi hak atas tanah yang terletak di sebelah 

utara mesjid. Para penghulu tersebut mengurusi keagamaan dan kemakmuran Masjid 

Agung, dimana pengelolanya para ulama yang bertempat tinggal dekat dengan 

Masjid Agung Surakarta. Gugusan tempat tinggal para Ulama kemesjidan tersebut 

memperoleh nama dari Raja sebagai tanah Pekauma, yang artinya tempat tinggal 

para Kaum/Ulama, yang disebut Kampung Kauman. Keberadaannya memang 

sebagai bagian dari empat komponen pola tata kota pemerintahan Kerajaan Mataram, 

yakni terdiri atas keraton, alun-alun, mesjid dan pasar.44 

Penduduk asli Kauman adalah ulama abdi dalem dari berbagai pesantren 

terpilih penempatan dari Raja. Selanjutnya budaya santri dari kaum Ulama di 

Kauman ikut mewarnai prilaku dan norma kehidupan masyarakat, sehingga banyak 

pesantren dan pengajian. Pola pendidikan pesantren yang berasal dari belajar mengaji 

di rumah para ulama kemudian meningkat ke langgar/pondokan dalam asuhan para 

Kyai, untuk kemudian diteruskan ke pesantren besar sehingga otoritas kehidupan 

keagamaan ada di tangan para ulama. Setelah Qatam/selesai nyantri pada kader 

Ulama, mereka kembali ke Kauman untuk mengabdikan diri disana guna 

mengajarkan ajaran Islam.45 

Masyarakat Kauman (abdi dalem) dahulunya mendapatkan latihan secara 

khusus dari kasunanan untuk mebuat batik baik berupa jarik/selendang dan 

sebagainya. Dengan kata lain, tradisi batik kauman mewarisi secara langsung 

                                                        
44 Totok Mulyoko, wawancara (Kauman, 23 Desember 2013). 
45 Muhammad Muhtarom, wawancara (Kauman, 21 Desember 2013). 



 

inspirasi membatik dari dalam Kraton Kasunanan Surakarta Hadiningrat. 

Berdasarkan bekal keahlian yang diberikan tersebut masyarakat kauman dapat 

menghasilkan karya batik yang langsung berhubungan dengan motif-motif batik 

yang sering dipakai oleh keluarga kraton. Dalam perkembangannya, seni batik yang 

ada di kampung kauman dapat dibedakan menjadi tiga bentuk yaitu batik klasik 

motif pakem (batik tulis), batik murni cap dan model kombinasi antara tulis dan cap. 

Batik tulis bermotif pakem yang banyak dipengaruhi oleh seni batik kraton 

Kasunanan merupakan produk unggulan kampung batik kauman. Produk-produk 

batik kampung kauman dibuat menggunakan bahan sutra alam dan sutra tenun, katun 

jenis premisima dan prima, rayon. 

Kampung yang memiliki 20-30an home industri ini menjadi langganan dari 

para pembeli yang sudah terjalin secara turun temurun dan wisatawan. Keunikan 

yang ditawarkan kepada para wisatawan adalah kemudahan transaksi sambil melihat-

lihat rumah produksi tempat berlangsungnya kegiatan membatik. Artinya, 

pengunjung memiliki kesempatan luas untuk mengetahui secara langsung proses 

pembuatan batik. Bahkan untuk mencoba sendiri mempraktekkan kegiatan 

membatik.46 

Disamping produk batik, kampung batik Kauman juga dilingkupi suasana 

situs-situs bangunan bersejarah berupa bangunan rumah joglo, limasan, kolonial dan 

perpaduan arsitektur Jawa dan Kolonial. Bangunan-bangunan tempo dulu yang tetap 

kokoh menjulang ditengah arsitektur modern pusat perbelanjaan, lembaga keuangan, 

homestay dan hotel yang banyak terdapat disekitar kampung kauman. Fasilitas-

fasilitas pendukung yang ada di sekitar kampung Kauman ini jelas menyediakan 
                                                        
46 Data Monografi Kelurahan Kauman tahun 2012/2013. 



 

kemudahan-kemudahan khusus bagi segenap wisatawan yang berkunjung dalam 

memenuhi kebutuhan-kebutuhan lain di luar batik. Sampai saat ini para pengusaha 

batik di Kampung Batik Kauman tetap meneruskan apa yang dilakukan pendahulu 

mereka, yaitu nguri-uri warisan budaya bangsa yang bernilai tinggi dengan tetap 

memproduksi batik pakem , batik tradisional yang bernilai cita rasa tinggi, kaya 

motif dan sarat makna filosofis harapan dan doa pada Allah SWT. Disamping itu 

mereka juga tetap mengembangkan karya baru dengan mengeksplorasi motif batik 

kontemporer untuk menyesuaikan dengan dinamika perkembangan zaman. 

Luas wilayah Kauman mencapai 20.10 Ha, terdiri dari 6 RW dan 22 RT. 

Jarak dari pusat pemerintahan Kecamatan sejauh 1 Km, sedangkan jarak dari kota 

Kabupaten sejauh 0,5 Km. Wilayah ini terletak dikelurahan Kauman Kecamatan 

Pasar Kliwon Kota Administratif Surakarta, dengan batas wilayah: 

1. Sebelah Utara : Kelurahan Kampung Baru 

2. Sebelah Timur : Kelurahan Kedunglumbu 

3. Sebelah Selatan : Kelurahan Gajahan 

4. Sebelah Barat : Kelurahan Kemlayan 

Penduduk Kauman berjumlah 3.501 jiwa, dengan jumlah penduduk laki-laki 

1.790 jiwa dan jumlah penduduk perempuan 1.711 jiwa, dari 746 kepala keluarga 

dengan jumlah rumah tinggal 583 buah. Masyarakat Kauman mayoritas beragama 

islam mencapai 3.315 jiwa dengan tradisi kekerabatan yang kuat sebagai kampong 

santri ialah banyaknya aktivitas bernafaskan Islam serta hidupnya norma-norma 

islami di hampir setiap  rumah tangga yang mencerminkan corak keislaman. 

Kerukunan terlihat dalam kehidupan mereka, baik dalam kegiatan social terlebih 



 

dalam bidang keagamaan yang masih taat menjalankan Syari’at Islam yang 

dilakukan di masjid, langgar ataupun dirumah dengan kegiatan rutinitas pengajian.47 

 

2. Kondisi Sosial Keagamaan 

  Sebagai kampung bentukan raja yang mempunyai simbol sebagai Sayidin 

Panatagama, Kauman memang dikenal sebagai kampung santri hingga sekarang. 

Kawasan ini berdampingan dengan Masjid Agung Surakarta yang menjadi pusat 

dakwah Islam bagi Masyarakat kauman dan masyarakat sekitarnya. Kelurahan 

Kauman merupakan perkampungan santri tradisional kuno yang terletak di tengah 

kota dengan kekayaan budayanya yang tinggi dan sakral serta tradisi masyarakat 

dengan kekhasan religious-cultural, yang masih ada dan hidup sampai sekarang. 

 Mayoritas penduduk Kauman beragama Islam dengan jumlah 3.315 jiwa, dengan 

jumlah laki-lakinya 1.642 jiwa dan jumlah perempuannya 1.673 jiwa. Adapun 

pemeluk agama Kristen berjumlah 54 jiwa, pemeluk agama Katolik berjumlah 93 

jiwa, dan pemeluk agama Budha 39 jiwa. Dalam kegiatan kemasyarakatan di 

kelurahan Kauman terdapat 13 kelompok Majlis Ta’lim dan 7 kelompok kegiatan 

remaja masjid. Adapun sarana peribadatan terdapat 2 masjid dan 6 mushola yang 

tersebah di wilayah kelurahan Kauman.48 

 Dalam tatanan sosial keagamaan, masyarakat Kauman  sangatlah 

meninggikan tradisi budaya dan tradisi keislaman. Seperti yang dikatakan oleh 

Bapak Muhammad Muhtarom sebagai Imam Masjid Agung Surakarta dan Pengasuh 

Pondok Pesantren Tahfidh wa ta’limil Quran bahwa masyarakat masih memegang 

                                                        
47 Data Monografi Kelurahan Kauman tahun 2012/2013. 
48 Data Monografi Kelurahan Kauman tahun 2012/2013. 



 

teguh prinsip dono jowo tanpo islam, dono islam tanpo jowo, yang artinya bahwa 

masyarakat jawa jangan meninggalkan ajaran islam dan juga janganlah islam 

meninggalkan tradisi-tradisi jawa.  Hal ini diharapkan supaya ajaran agama islam 

dan tradisi budaya jawa dapat berjalan harmonis tanpa suatu permasalahan apapun. 

Hal ini terbukti masih banyak dijalankannya tradisi-tradisi jawa di wilayah Kauman 

yang dalam pelaksanaan tradisi tersebut terselip ajaran-ajaran agama Islam. Dapat 

dicontohkan jika ada masyarakat mengadakan acara syukuran, dalam acara syukuran 

tersebut di sediakan nasi tumpeng, hal tersebut terselip makna bahwa gunungan nasi 

tumpeng tersebut mempunyai makna jika manusia ingin beribadah dan mendekatkan 

diri kepada Allah SWT haruslah berusaha sekuat tenaga untuk bias mencapai 

puncaknya. Dalam puncak nasi tumpeng tersebut masih ada irisan cabai merah, hal 

tersebut mempunyai makna jika manusia itu haruslah Kawulane Gusti, yaitu taat dan 

taqwa kepada Sang Pencipta yang telah menjadikan warna merah pada cabe 

tersebut.49 

3. Kondisi Pendidikan  

 Kelurahan Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta merupakan kelurahan yang 

terletak di tengah kota Surakarta, dengan jarak tempuh ke pusat Kota Kabupaten 

hanya 0,5 Km. Sebagai masyarakat yang hidup di tengah kota, mereka sangat 

mengutamakan pendidikan bagi anak-anaknya yang merupakan aset dimasa 

mendatang. Data monografi Statis dari kelurahan Kauman menunjukkan bahwa dari 

343 anak usia sekolah hanya tiga anak yang tidak sekolah. Ini hanyalah 1% dan lebih 

rendah dari rata-rata kecamatan Pasar Kliwon yang mencapai 7%. Lembaga 

pendidikan formal dan keagamaan di Kelurahan Kauman meliputi 1 Paud, 1 TK, 2 
                                                        
49 Muhammad Muhtarom, wawancara (Kauman, 21 Desember 2013). 



 

SD, 3 SMP, 1 Sekolah Islam/SD Muhammadiyah, 1 Madrasah Tsanawiyah, dan 1 

Pondok Pesantren. Dengan jumlah keseluruhan tenaga pengajarnya berjumlah 119 

jiwa, dan dengan jumlah murid/siswa 1.122 jiwa. 

 Potensi sumber daya manusia kelurahan Kauman dalam pendidikan terhitung 

baik, tercatat lulusan d-1/ sederajat berjumlah 74 orang, lulusan D-3/sederajat 

berjumlah 313 orang, lulusan S-1/sederajat 933 orang, lulusan S-2/sederajat 101 

orang, lulusan S-3/sederajat 5 orang.50 

4. Kondisi Ekonomi 

Kondisi ekonomi masyarakat Kauman terhitung sangatlah baik dan mapan. 

Terlihat bahwa kauman adalah salah satu kawasan pusat batik di Surakarta dengan 

banyak pengunjung. Kauman dikenal sebagai Kampung Wisata Batik dan merupakan 

sentra industri batik. Banyak tumbuh produsen dan pedagang batik yang sukses. 

Cikal bakal industri batik Kota Surakarta diyakini berada di tempat ini. Kauman 

terletak bersebelahan dengan Pasar Klewer. Hal ini menjadi asset dan juga 

menciptakan lapangan kerja bagi warga dan masyarakat Kauman sendiri.51 

Empat pekerjaan utama Masyarakat Kauman adalah pedagang 75%, industry 

kecil 20%, industry besar 3%, dan sektor informal 2%. Adapun jenis usaha jasa dan 

perdagangan yang ada antara lain, usaha toko/ kios ada 57 unit terdapat 5 jenis 

usaha, toko kelontong 29 unit terdapat 7 jenis usaha, penitipan kendaraan bermotor 

                                                        
50 Data Monografi Kelurahan Kauman tahun 2012/2013. 
51 Totok Mulyoko, wawancara (Kauman, 23 Desember 2013). 



 

ada 3 unit, notaris ada 1 unit, dan pengacara/ advokat ada 1 orang. Jumlahtenaga 

kerja yang terserap mencapai 282 orang.52  

 

B. Hasil Penelitian 

1. Prosesi Upacara Perkawinan Adat Keraton Surakarta di Kelurahan Kauman, Pasar 

Kliwon, Surakarta. 

Pernikahan merupakan salah satu bentuk ibadah. Tujuan pernikahan bukan 

saja untuk menyalurkan kebutuhan biologis, tetapi juga juga untuk menyambung 

keturunan dalam naungan rumah tangga yang penuh kedamaian dan cinta kasih.  

Setiap remaja setelah memiliki kesiapan lahir batin hendaknya segera menentukan 

pilihan hidupnya untuk mengakhiri masa lajang. Menurut ajaran agama islam, 

menikah adalah menyempurnakan agama. Oleh karena itu, barang siapa yang 

menuju kepada suatu pernikahan, maka ia telah berusaha menyempurnakan 

agamanya, dan berarti juga berjuang untuk kesejahteraan masyarakat. Membantu 

terlaksanakannya suatu pernikahan, demikian pula merupakan ibadah yang tak 

ternilai pahalanya.53 Jika seorang laki-laki dan perempuan yang telah jatuh cinta, 

dan menginginkkan sampai ke jenjang pernikahan haruslah bersikap seperti air, 

yaitu jika dua tetes air tersebut disatukan, maka akan menjadi setetes air yang 

lebih besar. Warna , aroma dan rasanya pun perlahan-lahan akan menyatu. 

Demikian pula keluarga mempelai pria dengan keluarga mempelai wanita. 

Banyak urusan menjelang perkawinan yang mensyaratkan kesepakatan kedua 

                                                        
52 Data Monografi Kelurahan Kauman tahun 2012/2013. 
53 M. hariwijaya, Tata Cara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa (Jogjakarta: Hanggar Kreator, 2004), h. 1-2. 



 

belah pihak. Dalam pesta perkawinan adat, berbagai pitutur dan nasehat 

disampaikan berupa symbol dan perlambangan54. 

Saat ini, meskipun budaya global telah menembus tembok-tembok 

peradaban, namun ritual pernikahan ini tidaklah sirna. Masyarakat masih tetap 

dan akan selalu berkaca pada adat dan budaya sendiri untuk merayakan hari yang 

istimewa tersebut. Perkawinan bagi banyak orang hanya sekali seumur hidup. 

Hanya sekali dan tidak main-main. Karena itulah pesta pernikahan tradisional 

justru kelihatan semakin meriah dan dikemas dengan segala pernik, hiasan, dan 

kreasi yang melambangkan keagungan nilai dan makna. 

Dalam pandangan orang jawa, jodoh merupakan salah satu rahasia Allah 

SWT. Sebuah idiom mengatakan, “Siji pesthi, loro jodho, telu tibaning wahyu, 

papat kodrat, lima bandha, iku saka kersaning Hyang Kang Murbeng Dumadi”. 

Artinya satu maut, dua jodoh, tiga turunnya wahyu, empat kodrat, dan kelima 

harta, itu adalah kehendak Tuhan Yang Menciptakan alam semesta. Prosesi 

upacara perkawinan adat pengantin Jawa sebenarnya bersumber dari tradisi 

keraton. Bersamaan dengan itu lahir pula seni tata rias pengantin dan model 

busana pengantin yang aneka ragam.55 Seiring perkembangan zaman, adat istiadat 

perkawinan tersebut, lambat laun bergerak keluar tembok keraton. Sekalipun 

sudah dianggap milik masyarakat, tapi masih  banyak calon pengantin yang ragu-

ragu memakai busana pengantin basahan (bahu terbuka) yang konon hanya 

diperkenankan bagi mereka yang berkerabat dengan keraton. 

                                                        
54 M. hariwijaya, Tata Cara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa (Jogjakarta: Hanggar Kreator, 2004), h. 4-5. 
55 Arsyad, wawancara (Kauman, 28 Desember 2013). 



 

Masyarakat jawa menyebut pesta perkawinan itu dengan mantu, yang 

maksudnya mengantu-antu yang artinya saat yang ditunggu-tunggu. Sementara 

pengantin dalam bahasa jawa adalah pinanganten, yang kata aslinya berasal dari 

pepatah pinang dan ganten. Pinang terdapat di pohon yang tinggi, sementara 

ganten terdiri dari kapur dan sirih, terdapat pada tumbuh-tumbuhan ditanah. 

Pinang dan ganten ini akhirnya menyatu dalam kunyahan saat orang makan sirih. 

Istilah ini maksudnya asam di gunung dan garan di laut, bertemu dalam belanga. 

Pengantin laki-laki dan pengantin perempuan yang berasal dari kultur yang 

berbeda akan bersatu dalam sebuah harmoni keluarga yang saling melengkapi 

kekurangan masing-masing sehingga tercipta keluarga bahagia.56 

  Pada kesempatan ini fokus penelitian adalah mengenai Tradisi Perkawinan 

Adat Keraton Surakarta yang terdapat di Kelurahan Kauman Kecamatan Pasar 

Kliwon Kota Surakarta. Untuk lebih jelasnya tata cara pelaksanaannya adalah 

sebagai berikut : 

a. Panembung 

Panembung dapat juga disebut dengan Lamaran, prosesi ini merupakan 

langkah awal untuk mengadakan perkawinan dalam adat Keraton Surakarta. 

Keluarga calon mempelai pria mendatangi atau mengirim utusan ke keluarga 

calon mempelai perempuan untuk melamar putri keluarga tersebut menjadi istri 

putra mereka. Pada acara ini, kedua keluarga jika belum saling mengenal dapat 

lebih jauh mengenal satu sama lain, dan berbincang-bincang mengenai hal-hal 

yang ringan. Biasanya keluarga dari calon mempelai perempuan yang mempunyai 
                                                        
56 M. hariwijaya, Tata Cara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa (Jogjakarta: Hanggar Kreator, 2004), h. 13-
14. 



 

hak menentukan lebih banyak, karena merekalah yang biasanya menentukan jenis 

pernikahannya.57 Jika lamaran diterima, maka kedua belah pihak akan mulai 

mengurus segala persiapan pernikahan. 

b. Paningset 

Setelah dicapai kata sepakat oleh kedua belah pihak orang tua tentang 

perjodohan putra-putrinya, maka dilakukanlah ‘paningset' atau disebut juga 'pasoj 

tukon'. Dalam kesempatan ini pihak keluarga calon mempelai putra menyerahkan 

barang-barang tertntu kepada calon mempelai putri sebagai 'peningset', artinya 

tanda pengikat. Umumnya berupa pakaian lengkap, sejumlah uang, dan 

adakalanya disertai cincin emas buat keperluan 'tukar cincin'.58 

Paningset terbagi atas 3 prosesi, yaitu: Paningset, abon-abon, lan 

pangiring. 

1) Paningset 

Peningsetan yang berasal dari kata 'singset' atau langsing, memiliki arti 

untuk mempersatukan. Kedua keluarga mempelai setuju untuk kedua anak mereka 

disatukan dalam tali pernikahan. Keluarga pengantin pria datang berkunjung ke 

kediaman keluarga pengantin perempuan membawa berbagai macam hadiah, 

diantaranya: 

a) Satu set Suruh Ayu (semacam daun yang wangi), mendoakan keselamatan. 

b) Pakaian batik dengan motif yang berbeda-beda, mendoakan kebahagiaan. 

                                                        
57 Mas Ngabehi Suseno Priyo Suseno, Pasemon ing Tatacara lan Upacara Penganten Surakarta (Surakarta: 1992), 
h.6-7. 
58 Sunarwan Hadi Purnomo, Rantaman Jangkep Upacara Pahargyan Temanten (Surakarta: Cendrawasih, 1998), h. 
38-39. 



 

c) Kain kebaya, mendoakan kebahagiaan. 

d) Ikat pinggang kain (setagen) bewarna putih, melambangkan kemauan 

yang kuat dari mempelai perempuan 

e) Buah-buahan, mendoakan kesehatan. 

f) Beras, gula, garam, minyak, dll, melambangkan kebutuhan hidup sehari-

hari. 

g) Sepasang cincin untuk kedua mempelai. 

h) Sejumlah uang untuk digunakan di acara pernikahan. 

Acara ini disebut juga acara serah-serahan bisa diartikan sang calon 

mempelai perempuan 'diserahkan' kepada keluarga calon mempelai pria sebagai 

menantu mereka atau calon mempelai pria nyantri di kediaman keluarga calon 

mempelai perempuan.59 

Pada masa kini, demi alasan kepraktisan, kedua belah pihak kadang-

kadang dapat berbicara langsung tanpa upacara apapun. Selain menghemat waktu 

dan uang, juga langsung pada pokok persoalan.60 

2) Abon-abon 

Abon-abon merupakan sejumlah barang yang dibawa oleh keluarga 

pengantin pria ketika datang berkunjung ke kediaman keluarga pengantin 

perempuan. Barang-barang yang dibawa antara lain:61 

                                                        
59 Mas Ngabehi Suseno Priyo Suseno, Pasemon ing Tatacara lan Upacara Penganten Surakarta (Surakarta: 1992), 
h.11-13. 
60 Munawwir, wawancara (Kauman, 28 Desember 2013). 
61 Mas Ngabehi Suseno Priyo Suseno, Pasemon ing Tatacara lan Upacara Penganten Surakarta (Surakarta: 1992), 
h.14. 



 

a) Jeruk gulung sebanyak dua buah sebagai lambang gumulunging tekad. 

Kedua mempelai siap melebur dalam satu cita-cita dan tanggung jawab 

rumah tangga. 

b) Sekul golong dua buah sebagai lambang telah gemolong, yaitu kedua 

mempelai sudah satu tekad menyatukan cinta sejati mereka dalam satu 

atap keluarga. 

c) Tebu wulung yaitu tebu merah, yang berarti keluarga yang mengutamakan 

pikiran sehat. 

d) Pisang ayu-suruh ayu sebagai lambang sedya rahayu, sejahtera. 

3) Pangiring 

Pangiring merupakan acara yang terakhir dari serangkaian acara paningset 

yang melambangkan perlakuan tanggung jawab calon pengantin laki-laki kepada 

calon pengantin perempuan. Barang-barang yang telah dibawa oleh ibu-ibu 

maupun putri-putri dari keluarga calon pengantin putra. Dalam hal ini salah 

seorang sesepuh wanita dari keluarga calon pengantin putra kemuduan 

menyerahkan secara simbolis kepada ibu dari calon pengantin putrid yang 

selanjutnya berturut-turut menyerahkannya kepada para petugas yang telah 

ditunjuk.62 

c. Liru Kalpika 

Sempurnanya tatacara paningset/srah-srahan ditandai dengan 

diadakannya acara ‘Liru Kalpika’, yaitu acara tukar cincin antara calon pengantin 

laki-laki dan calon pengantin perempuan. Diadakannya acara ini menandakan 

resminya hubungan antara calon pengantin laki-laki dan calon pengantin 
                                                        
62 Sularmi, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013). 



 

perempuan untuk melanjutkan hubungan kejenjang pernikahan. Tatacara liru 

kalpika yaitu calon pengantin laki-laki memasukkan cincin ke jari manis tangan 

kiri calon pengantin perempuan, dan begitu juga sebaliknya, calon pengantin 

perempuan memasukkan cincin ke jari manis tangan kiri calon pengantin laki-

laki.63 

d. Sowan leluhur, wilujengan, pasang tarub 

Sowan leluhur yaitu calon pengantin sowan/menemui para leluhur 

terdahulu, orang-orang tua yang dihormati, tokoh-tokoh agama dan masyarakat. 

Hal ini dilakukan untuk meminta restu kepada mereka atas pernikahan yang akan 

diadakan oleh calon pengantin. 

Wilujengan yaitu meminta kepada Yang Maha Kuasa supaya dilancarkan 

segala urusan dalam pelaksanaan pernikahan yang akan dilakukan.64 

Upacara pasang tarub diawalkan dengan pemasangan 'bleketepe' 

(anyaman daun kelapa). bekletepe yaitu hiasan dari daun kelapa untuk mengusir 

roh-roh jahat dan sebagai tanda bahwa ada acara pernikahan sedang berlangsung 

di tempat tersebut. Pemasangan bleketepe dilakukan oleh orangtua calon 

mempelai putri, yang ditandai pula dengan pengadaan  sesajen. Tarub adalah 

bangunan rumah-rumahan yang beratapkan daun pohon kelapa untuk acara pesta 

pernikahan, tarub ini biasanya dipasangkan di kanan-kiri pendopo dan di belakang 

rumah. 

                                                        
63 Sunarwan Hadi Purnomo, Rantaman Jangkep Upacara Pahargyan Temanten (Surakarta: Cendrawasih, 1998), h. 
16-17. 
64 Munawwir, wawancara (Kauman, 28 Desember 2013). 



 

Sebelum Tarub dan janur kuning tersebut dipasang, sesajen atau 

persembahan sesajian biasanya dipersiapkan terlebih dahulu. Sesajian tersebut 

antara lain terdiri dari: pisang, kelapa, beras, daging sapi, tempe, buah-buahan, 

roti, bunga, bermacam-macam minuman termasuk jamu, lampu, dan lainnya. Arti 

simbolis dari sesajian ini adalah agar diberkati leluhur dan dilindungi dari roh-roh 

jahat. Sesajian ini diletakkan di tempat-tempat dimana upacara pernikahan akan 

dilangsungkan, seperti kamar mandi, dapur, pintu gerbang, di bawah Tarub, di 

jalanan di dekat rumah, dan sebagainya.65 

e. Tuwuhan 

Setelah acara memasang bleketepe, acara dilanjutkan dengan tuwuhan, 

yaitu memasang hiasan pernikahan di pintu rumah depan sang pengantin dan di 

rumah yang akan dijadikan tempat untuk acara siraman bagi calon pengantin 

perempuan. hiasan pernikahan dilaksanakan Sehari sebelum pernikahan, biasanya 

gerbang rumah pengantin perempuan akan dihiasi janur kuning yang terdiri dari 

berbagai macam tumbuhan dan daun-daunan:66 

1) 2 pohon pisang dengan setandan pisang masak pada masing-masing 

pohon, melambangkan suami yang akan menjadi kepala rumah tangga 

yang baik dan pasangan yang akan hidup baik dan bahagia dimanapun 

mereka berada (seperti pohon pisang yang mudah tumbuh dimanapun). 

                                                        
65 Sunarwan Hadi Purnomo, Rantaman Jangkep Upacara Pahargyan Temanten (Surakarta: Cendrawasih, 1998), h. 
37-38. 
66 M. hariwijaya, Tata Cara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa (Jogjakarta: Hanggar Kreator, 2004), h. 85-
86. 



 

2) Tebu Wulung atau tebu merah, yang berarti keluarga yang mengutamakan 

pikiran sehat. 

3) Cengkir Gading atau buah kelapa muda, yang berarti pasangan suami istri 

akan saling mencintai dan saling menjagai dan merawat satu sama lain. 

4) Berbagai macam daun seperti daun beringin, daun mojo-koro, daun alang-

alang, dadap serep, sebagai simbol kedua pengantin akan hidup aman dan 

keluarga mereka terlindung dari mara bahaya. 

Dekorasi lain yang dipersiapkan adalah Kembar Mayang yang akan 

digunakan dalam upacara panggih. 

f. Siraman 

Acara yang dilakukan pada siang hari sebelum Ijab atau upacara 

pernikahan ini bertujuan untuk membersihkan jiwa dan raga. Siraman biasanya 

dilakukan di kamar mandi atau taman keluarga masing-masing dan dilakukan oleh 

orang tua atau wakil mereka. 

Ada tujuh Pitulungan atau penolong (Pitu artinya tujuh) biasanya tujuh 

orang yang dianggap baik atau penting yang membantu acara ini. Airnya 

merupakan campuran dari kembang setaman yang disebut Banyu Perwitosari 

yang jika memungkinkan diambil dari tujuh mata air dan melambangkan 

kehidupan. Keluarga pengantin perempuan akan mengirim utusan dengan 

membawa Banyu Perwitosari ke kediaman keluarga pengantin pria dan 

menuangkannya di dalam rumah pengantin pria. 



 

Acara siraman diawali oleh orang tua dan ditutup oleh Pemaes yang 

kemudian dilanjutkan dengan memecahkan kendi.67 

Banyak hal yang harus dipersiapkan sebelum acara dimulai: 

1) Tempat air dari perunggu atau tembaga yang berisi air dari tujuh mata air. 

2) Kembang setaman yaitu bunga-bunga seperti mawar, melati, cempaka, 

kenanga, yang ditaruh di air. 

3) Aroma lima warna yang digunakan sebagai sabun. 

4) Sabun cuci rambut tradisional dari abu dari merang, santan, dan air asam 

Jawa. 

5) Gayung yang berasal dari kulit kelapa sebagai ciduk air. 

6) Kursi yang dilapisi tikar, kain putih, dedaunan, kain lurik untuk tempat 

duduk pengantin selama prosesi berlangsung. 

7) Kain putih untuk dipakai selama upacara siraman. 

8) Baju batik untuk dipakai setelah uparaca siraman. 

9) Kendi. 

10) Sesajian 

Sesajian merupakan hal yang dianggap penting dalam tradisi upacara 

perkawinan adar Keraton Surakarta.. Sesajian untuk siraman terdiri dari berbagai 

macam sajian: 

1) Tumpeng Robyong, nasi kuning dengan hiasan-hiasan. 

                                                        
67 M. hariwijaya, Tata Cara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa (Jogjakarta: Hanggar Kreator, 2004), h. 88-
96. 



 

2) Tumpeng Gundhul, nasi kuning tanpa hiasan. 

3) Makanan seperti ayam, tahu, telur. 

4) Buah-buahan seperti pisang dan lain-lain. 

5) Kelapan muda. 

6) Tujuh macam bubur. 

7) Jajanan seperti kue manis, lemper, cendol. 

8) Seekor ayam jago 

9) Lampu lentera 

10) Kembang Telon - tiga macam bunga (kenanga, melati, cempaka). 

Urut-urutan acara siraman adalah sebagai berikut: 

1) Pengantin pria / perempuan dengan rambut terurai keluar dari kamarnya 

diiringi oleh orang tuanya masing-masing. 

2) Pengantin tersebut berjalan menuju tempat siraman. 

3) Beberapa orang berjalan di belakang mereka membawa baju batik, 

handuk, dan sebagainya. 

4) Pengantin tersebut duduk di kursi dan memanjatkan doa. 

5) Sang ayah memandikan sang pengantin, disusul oleh sang ibu. 

6) Sang pengantin duduk dengan kedua tangan diletakkan di depan dalam 

posisi berdoa. 

7) Mereka menuangkan air ke atas tangannya dan sang pengantin berkumur 

tiga kali. 



 

8) Lalu mereka menuangkan air ke atas kepalanya, muka, telinga, leher, 

tangan dan kaki masing masing tiga kali. 

9) Setelah orang tua menyelesaikan prosesi siraman disusul oleh empat 

orang lain yang dianggap penting. 

10) Orang terakhir yang memandikan sang pengantin adalah Pemaes atau 

orang lain yang dianggap spesial. Sang pengantin dimandikan dengan 

sabun dan shampo (secara simbolik). 

11) Setelah itu acara pecah kendi yang dilakukan oleh ibu pengantin 

perempuan. 

Kendi yang digunakan untuk siraman diambil. Ibu pengantin 

perempuan atau Pameas(untuk siraman pengantin pria) atau orang yang 

terakhir akan memecahkan kendi dan mengatakan: "Wis Pecah Pamore" 

artinya sekarang sang pengantin siap untuk menikah.68 

12) Sang pengantin akan mengenakan baju batik kemudian diiringi kembali 

ke kamar pengantin dan bersiap siap untuk acara Midodaren 

g. Paes 

 Paes/Ngerik dilakukan setelah siraman, dilakukan upacara ini, yakni 

sebagai lambang upaya memperindah diri secara lahir dan batin69. Acara ini 

dilakukan dikamar calon mempelai putri, ditunggui oleh para ibu pini sepuh. 

Sembari menyaksikan paes, para ibu memberikan restu serta memanjatkan do'a 

                                                        
68 Sarwanto MS, Wacana Kawedhar (Sukoharjo: Cendrawasih, 2000), h. 64. 
69 Sunarwan Hadi Purnomo, Rantaman Jangkep Upacara Pahargyan Temanten (Surakarta: Cendrawasih, 1998), h. 
39. 



 

agar dalam upacara pernikahan nanti berjalan lancar dan khidmat. Dan semoga 

kedua mempelai nanti saat berkeluarga dan menjalani kehidupan dapat rukun, 

dilimpahi keturunan dan rezeki. 

h. Sesadeyan Dawet 

Prosesi ini melambangkan agar dalam upacara  pernikahan yang akan 

dilangsungkan, diknjungi para tamu yang melimpah bagai cendol dawet yang laris 

terjual. dalam upacara ini, ibu calon mempelai putri bertindak sebagai penjual 

dawet, didampingi dan dipayungi oleh bapak calon mempelai putri, sambil 

mengucapkan : "Laris...laris". 'Sesadeyan dawet' ini dilakukan dihalaman rumah. 

Keluarga. kerabat adalah pembeli dengan pembayaran 'kreweng' (pecahan 

genteng). 70 

i. Sangkeran 

Saat-saat menjelang perkawinan, bagi calon mempelai putri dilakukan 

'sengkeran' atau 'pingitan' selama lima hari, yang ada pada perkembangan 

selanjutnya hanya cukup tiga hari saja. Selama itu calon mempelai putri dilarang 

keluar rumah dan tidak boleh bertemu dengan calon  mempelai putra.71 Seluruh 

tubuh pengantin putri dilulur dengan ramu-ramuan, dan dianjurkan pula berpuasa. 

Tujuannya agar pada saat jadi pengantin nanti, mempelai putri tampil cantik 

sehingga membuat pangling orang yang menyaksikannya. 

j. Midodareni 

1) Midodareni 

                                                        
70 Mas Ngabehi Suseno Priyo Suseno, Pasemon ing Tatacara lan Upacara Penganten Surakarta (Surakarta: 1992), 
h.23. 
71 Mas Ngabehi Suseno Priyo Suseno, Pasemon ing Tatacara lan Upacara Penganten Surakarta (Surakarta: 1992), 
h.24. 



 

Ini adalah malam terakhir bagi kedua calon mempelai sebagai 

bujang dan dara sebelum melangsungkan pernikahan ke esokan harinya. 

Ada dua tahap upacara di kediaman  calon mempelai  putri. Tahap 

pertama, upacara 'nyantrik', untuk  meyakinkan bahwa calon mempelai 

putra akan hadir pada upacara pernikahan yang waktunya sudah 

ditetapkan. Kedatangan calon mempelai putra diantar oleh wakil orangtua, 

para sepuh, keluarga serta kerabat untuk menghadap calon mertua. Tahap 

kedua, memastikan bahwa keluarga calon mempelai putri sudah siap 

melaksanakan prosesi pernikahan dan upacara 'panggih' pada esok 

harinya. Pada malam tersebut, calon mempelai putri sudah dirias 

sebagaimana layaknya. Setelah menerima doa restu dari para hadirin, 

calon mempelai putri diantar kembali masuk ke dalam kamar pengantin, 

beristirahat buat persiapan upacara esok hari. Sementara para pni sepuh, 

keluarga dan kerabat bisa melakukan 'lek-lekan' atau 'tuguran', 

dimaksudkan untuk mendapat rahmat Tuhan agar seluruh rangkaian 

upacara berjalan lancar dan selamat. Midodaren berarti menjadikan sang 

pengantin perempuan secantik dewi Widodari.72 Pengantin perempuan 

akan tinggal di kamarnya mulai dari jam enam sore sampai tengah malam 

dan ditemani oleh kerabat-kerabatnya yang perempuan. Mereka akan 

bercakap-cakap dan memberikan nasihat kepada pengantin perempuan. 

                                                        
72 Sunarwan Hadi Purnomo, Rantaman Jangkep Upacara Pahargyan Temanten (Surakarta: Cendrawasih, 1998), h. 
39. 



 

Orang tua pengantin perempuan akan memberinya makan untuk terakhir 

kalinya, karena mulai besok ia akan menjadi tanggung jawab suaminya.73 

2) Kembar Mayang 

Upacara yang diselenggarakan sebelum upacara Panggih ini 

mempunyai makna yang cukup dalam. Di balik acara ini manusia 

diingatkan bahwa untuk mencapai kebahagiaan hidup perlu usaha. Jer 

basuki mawa bea. Kebahagiaan hidup harus diperjuangkan dengan segala 

daya dan do’a. Upacara ini sekaligus melambangkan turunnya anugrah 

Tuhan lahir batin bagi kedua mempelai baik di dunia maupun akherat. 

Pada upacara ini kembar mayang akan dibawa keluar rumah dan diletakan 

di persimpangan dekat rumah yang tujuannya untuk mengusir roh jahat. 

Kembar mayang adalah karangan bunga yang terdiri dari daun-daun 

pohon kelapa yang ditancapkan ke sebatang tanggul kelapa.74 Dekorasi ini 

memiliki makna yang luas: 

a) Berbentuk seperti gunung, tinggi dan luas, melambangkan seorang 

laki-laki harus berpengetahuan luas, berpengalaman, dan sabar. 

b) Hiasan menyerupai keris, pasangan harus berhati-hati di dalam 

hidup mereka. 

c) Hiasan menyerupai cemeti, pasangan harus selalu berpikir positif 

dengan harapan untuk hidup bahagia. 

                                                        
73 M. hariwijaya, Tata Cara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa (Jogjakarta: Hanggar Kreator, 2004), h. 97-
98. 
74 Mas Ngabehi Suseno Priyo Suseno, Pasemon ing Tatacara lan Upacara Penganten Surakarta (Surakarta: 1992), 
h.24. 



 

d) Hiasan menyerupai payung, pasangan harus melindungi keluarga 

mereka. 

e) Hiasan menyerupai belalang, pasangan harus tangkas, berpikir 

cepat dan mengambil keputusan untuk keselamatan keluarga 

mereka. 

f) Hiasan menyerupai burung, pasangan harus memiliki tujuan hidup 

yang tinggi. 

g) Daun beringin, pasangan harus selalu melindungi keluarga mereka 

dan orang lain. 

h) Daun kruton, melindungi pasangan pengantin dari roh-roh jahat. 

i) Daun dadap serep, daun ini dapat menjadi obat turun panas, 

menandakan pasangan harus selalu berpikiran jernih dan tenang 

dalam menghadapi segala permasalahan (menenangkan perasaan 

dan mendinginkan kepala). 

j) Bunga Patra Manggala, digunakan untuk mempercantik hiasan 

kembar mayang. 

3) Jonggolan 

Tatacara jonggolan yaitu datangnya calon pengantin laki-laki ke 

rumah calon pengantin perempuan, maksud akan hal ini adalah bahwa 

orang tua calon pengantin perempuan benar-benar menerima dan dengan 

sepenuh hati menyetujui akan diadakannya perkawinan antara anaknya 

dengan sang laki-laki tersebut. 

4) Majemukan 



 

Acara Majemukan diadakan dan dilaksanakan di tengah malam 

pada malam midodaren, tatacara pelaksanaan majemukan yaitu dengan 

mengadakan acara tirakatan.  Orang tua kedua mempelai pengantin 

mengadakan do’a dan pujian meminta keberkahan dan kelancaran kepada 

Yang Maha Kuasa. Pelaksanaan do’a dan pujian dapat dilakukan di dalam 

kamar maupun di latar/halaman rumah.75 

k. Nikah/Ijab 

Ijab atau ijab kabul adalah pengesahan pernihakan sesuai agama pasangan 

pengantin. Secara tradisi dalam upacara ini keluarga pengantin perempuan 

menyerahkan/ menikahkan anaknya kepada pengantin pria, dan keluarga 

pengantin pria menerima pengantin wanita dan disertai dengan penyerahan mas 

kawin bagi pengantin perempuan. Upacara ini disaksikan oleh pejabat pemerintah 

atau petugas catatan sipil yang akan mencatat pernikahan mereka di catatan 

pemerintah. 

Busana Pengantin dalam Upacara Pernikahan adat Surakarta terbagi 

menjadi beberapa jenis, yaitu Basahan, Solo Putri, dan Solo Muslim. Busana 

Basahan awalnya mirip busana Tari Budhaya Ketawang di keraton. Namun, 

akhirnya meskipun tarian tersebut sangat sakral, tetapi sudah diijinkan untuk 

dikenakan oleh pengantin sekarang. Sedangkan untuk Solo Putri, untuk rias wajah 

mirip busana basahan, hanya busana yang dikenakan sangatlah berbeda. Solo 

                                                        
75 Sularmi, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013). 



 

Muslim ialah kreasi variatif dari Solo Putri yang dipadukan dengan jilbab zaman 

sekarang.76 

l. Panggih 

Upacara panggih diawali dengan kedatangan rombongan mempelai putra 

yang membawa 'sanggan', berisi 'gedang ayu suruh ayu', melambangkan 

keinginan untuk selamat atau 'sedya rahayu'. sanggan tersebut diserahkan kepada 

ibu mertua sebagai penebus. Pengantin laki-laki (dengan ditemani kerabat 

dekatnya (orang tuanya tidak boleh menemaninya dalam acara ini) tiba di depan 

gerbang rumah pengantin perempuan dan pengantin perempuan keluar dari kamar 

pengantin dengan diapit oleh dua orang tetua perempuan dan diikuti dengan orang 

tua dan keluarganya. Di depannya dua anak perempuan (yang disebut Patah) 

berjalan dan dua remaja laki-laki berjalan membawa kembar mayang. Upacara 

dilanjutkan dengan penukaran 'kembang mayang'. Konon, segala peristiwa yang 

menyangkut suatu formalitas peresmian ditengah masyarakat, perlu kesaksian. 

Fungsi kembang mayang, konon sebagai saksi dan sebagai penjaga serta 

penangkal (tolak bala). Setelah berlangsungnya upacara, kembang mayang 

tersebut ditaruh di perempatan jalan, yang bermakna bahwa  setiap orang yang 

melewati jalan itu, menjadi tahu bahwa di daerah itu baru saja berlangsung 

upacara perkawinan. 'Panggih' atau 'temu' adalah dipertemukannya mempelai 

putri dan mempelai putra.77 Setelah itu, mempelai putri dan mempelai putra  

melanjutkan upacara dengan melakukan beberapa ritual berikut: 

                                                        
76 Sularmi, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013). 
77 Sunarwan Hadi Purnomo, Rantaman Jangkep Upacara Pahargyan Temanten (Surakarta: Cendrawasih, 1998), h. 
40. 



 

1) Balang-balangan Gantalan 

Mempelai putri dan mempelai putra dibimbing menuju 'titik 

panggih'. Pada jarak lebih kurang lima langkah, masing-masing mempelai 

saling melontarkan sirih atau gantal yang ditali dengan benang putih yang 

telah disiapkan. Arah lemparan mempelai putra diarahkan ke dada 

mempelai putri, sedangkan mempelai putri mengarahkannya ke paha 

mempelai putra. Ini sebagai lambang cinta kasih suami terhadap istrinya, 

dan si istri pun menunjukan baktinya kepada sang suami.78 

2) Ngidak Tigan 

Tatacara menginjak telur dilakukan oleh pengantin laki-laki, hal ini 

mempunyai maksud permintaan pengantin kepada Yang Maha Kuasa 

semoga dalam mengarungi rumah tangga cepat di karuniai keturunan, 

sehingga dalam upacara ini pengantin laki-laki harus menginjak telur 

dengan sungguh-sungguh supaya telur tersebut benar-benar pecah yang 

melambangkan menyatunya laki-laki dan perempuan, seperti menyatunya 

putih telur dan kuning telur.79 

3) Penganten estri mijiki sukunipun penganten jaler 

 Mempelai putra menginjak telur ayam hingga pecah. Lalu 

mempelai putri membasuh kaki mempelai putra dengan air kembang 

setaman, yang kemudian dikeringkan dengan handuk. Prosesi ini 

malambangkan kesetiaan istri kepada suami. Yakni, istri selalu berbakti 

                                                        
78 Mas Ngabehi Suseno Priyo Suseno, Pasemon ing Tatacara lan Upacara Penganten Surakarta (Surakarta: 1992), 
h.37-39. 
79 Munawwir, wawancara (Kauman, 28 Desember 2013). 



 

dengan sengan hati dan bisa memaafkan segala hal yang kurang baik yang 

dilakukan suami. 

4) Pupuk 

Ibu mempelai putri mengusap ubun-ubun mempelai putra 

sebanyak tiga kali dengan air kembang setaman. Ini sebagai lambang 

penerimaan secara ikhlas terhadap menantunya sebagai suami dari 

putrinya.80 

5) Penganten kasingeban sindhur 

Prosesi ini menyampirkan kain sindur yang berwarna merah ke 

pundak kedua mempelai (memperlai putra di sebelah kanan) oleh bapak 

dan ibu mempelai putri. Saat berjalan perlaham-lahan menuju pelaminan 

dengan iringan gending, Paling depan di awali bapak mempelai putri 

mengiringi dari belakang dengan memegangi kedua ujung sindur. Prosesi 

ini menggambarkan betapa kedua mempelai telah diterima keluarga besar 

secara utuh, penuh kasih sayang tanpa ada perbedaan anatara anak 

kandung dan menantu. 

6) Bobot timbang 

Kedua mempelai duduk dipangkuan bapak mempelai putri. 

Mempelai putri berada dipaha sebelah kiri, mempelai putra dipaha sebelah 

kanan. Upacara ini disertai dialog antara ibu dan bapak mempelai putri. 

"Abot endi bapakne?" ("Berat yang mana, Pak) kata sang ibu. "Podo, podo 

                                                        
80 M. hariwijaya, Tata Cara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa (Jogjakarta: Hanggar Kreator, 2004), h. 158-
159. 



 

abote," ("Sama beratnya") sahut sang bapak. Makna dari upacara ini 

adalah kasih sayang orangtua terhadap anak dan menantu sama besar dan 

beratnya.81 

7) Ngabekten/Sungkeman 

Kedua pengantin bersujud memohon restu dari masing-masing 

orang tua. Pertama-tama ayah dan ibu pengantin perempuan, kemudian 

baru ayah dan ibu pengantin pria. Selama sungkeman, Pemaes mengambil 

keris dari pengantin pria, dan setelah sungkeman baru dikembalikan lagi. 

8) Bubak kawah, tumplek punjen, lan langkahan 

Bubak kawah adalah acara yang dilakukan kalau tuan rumah baru 

pertama kali menikahkan putrinya. Upacara ini tidak dilakukan kalau yang 

di nikahkan pertama kali itu adalah anak laki-laki, sebab ia hanya ngunduh 

mantu. 

Tumplek punjen adalah acara yang dilakukan kalau tuan rumah 

menikahkan putrinya yang terakhir.82 

Langkahan  dilaksanakan ketika pengantin perempuan mempunyai 

kakak perempuan kandung yang belum memiliki pasangan hidup/jodoh, 

sehingga pengantin perempuan tersebut mengadakan acara pernikahan 

dahulu dan mendahului kakak perempuan kandungnya. Acara ini 

                                                        
81 Sarwanto MS, Wacana Kawedhar (Sukoharjo: Cendrawasih, 2000), h. 65. 
82 M. hariwijaya, Tata Cara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa (Jogjakarta: Hanggar Kreator, 2004), h. 137. 



 

dilakukan untuk meminta do’a restu dan kerelaan kepada sang kakak 

perempuan.83 

9) Kacar-kucur 

 Kacar-kucur ini melambangkan pemberian nafkah yang pertama 

kali dari suami kepada istri. Yakni berupa : kacang tolo merah, keledai 

hitam, beras putih, beras kuning dan kembang telon ditaruh didalam 'klasa 

bongko' oleh mempelai putra yang dituangkan ke pangkuan mempelai 

putri. Di pangkuan mempelai putri sudah disiapkan serbet atau sapu 

tangan yang besar. Lalu guno koyo dan kacar-kucur dibungkus oleh 

mempelai putri dan disimpan.84 

10) Dulangan 

Kedua pengantin saling menyuapi nasi satu sama lain yang 

melambangkan kedua mempelai akan hidup bersama dalam susah dan 

senang dan saling menikmati milik mereka bersama. Pemaes akan 

memberikan sebuah piring kepada pengantin perempuan (berisi nasi 

kuning, telur goreng, kedelai, tempe, abon, dan hati ayam). Pertama-tama, 

pengantin pria membuat tiga bulatan nasi dengan tangan kanannya dan 

menyuapkannya ke mulut pengantin perempuan. Setelah itu ganti 

                                                        
83 Mas Ngabehi Suseno Priyo Suseno, Pasemon ing Tatacara lan Upacara Penganten Surakarta (Surakarta: 1992), 
h. 47-51. 
84 Sarwanto MS, Wacana Kawedhar (Sukoharjo: Cendrawasih, 2000), h. 65. 



 

pengantin perempuan yang menyuapi pengantin pria. Setelah makan, 

mereka lalu minum teh manis.85 

m. Sepasaran lan wilujengan 

Tatacara sepasaran lan wilujengan penganten yaitu dengan mengucapkan 

rasa syukur kepada Yang Maha Kuasa karena acara perkawinan yang telah 

dilaksanakan telah berjalan baik dan lancar, serta berdo’a supaya dalam 

mengarungi kehidupan rumah tangga selalu dinaungi lindungan dan rahmat dari 

Sang Maha Kuasa. Setelah acara sepasaran lan wilujengan telah terlaksana , 

alangkah baiknya pengantin lak-laki dan pengantin perempuan pulang kerumah 

pengantin laki-laki. Dalam hal ini, ikutnya pengantin perempuan ke rumah orang 

tua pengantin laki-laki disebut “Ngunduh Manten”.86 

2. Makna Yang Terkandung Dalam Prosesi Upacara Perkawinan Adat Keraton 

Surakarta 

Selama ini memang belum ada catatan sejarah atau literatur yang 

menjelaskan mengenai prosesi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta secara 

terperinci, namun Bapak Muhammad Muhtarom mengatakan bahwa prosesi 

upacara perkawinan adat Keraton Surakarta diduga telah ada ketika terjadi 

perpindahan pemerintahan keraton dari Kartosuro ke Surakarta, yang mana tradisi 

perkawinan adat Keraton Surakarta menyerap pada ajaran-ajaran Agama Hindu. 

Dulu orang-orang Hindu dalam ajarannya banyak mengangkat symbol-simbol 

dalam segala hal, termasuk salah satunya prihal tatacara perkawinanannya. 

                                                        
85 Sunarwan Hadi Purnomo, Rantaman Jangkep Upacara Pahargyan Temanten (Surakarta: Cendrawasih, 1998), h. 
43. 
86 Munawwir, wawancara (Kauman, 28 Desember 2013). 



 

Masyarakat Jawa belajar pada ajaran kulturalnya dan tatanilai yang ada dalam 

masyarakat dan hal itu dujadikan pijakan dalam kehidupan sehari-hari, yang pada 

akhirnya melahirkan berbagai norma-norma, system kekerabatan, serta kearifan 

lokal.87  

Prosesi perkawinan adat Keraton Surakarta memang sangat panjang dan 

memerlukan waktu yang lama serta sangat rumit dalam melaksanakan tahap 

pertahapnya. Menurut bapak Slamet Abi, perkawinan adat Keraton dapat 

berlangsung selama berhari-hari, bahkan sampai satu minggu dalam menjalankan 

tahap pertahapnya. 88 

Dalam tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta yang mengakar pada 

ajaran-ajaran Agama Hindu, terdapat perbedaan pelaksanaan perkawinannya, 

tergantung jabatan yang disandang dalam Keraton Surakarta. Jika Perkawinan 

dilaksanakan oleh raja dan keturunannya, perkawinan yang dilaksanakan adalah 

perkawinan Agung yang melibatkan semua pihak-pihak dalam Keraton Surakarta. 

Sedangkan perkawinan yang dilakukan oleh kerabat dalem Keraton Surakarta dan 

Abdi Dalem lebih sederhana dibandingkan pesta perkawinan yang dilakukan raja 

dan keturunannya. Masyarakat pada umumnya mengikuti tradisi perkawinan adat 

Keraton Surakarta yang dilakukan oleh kerabat dalem, sedikit sekali yang 

melakukan pesta perkawinan agung seperti yang dilakukan oleh raja dan 

keturunannya kecuali bagi mereka yang mempunyai jabatan tinggi atau 

                                                        
87 Muhammad Muhtarom, wawancara (Kauman, 21 Desember 2013). 
88 Slamet Abi, wawancara (Kauman, 20 Desember 2013). 



 

pengusaha besar seperti; Danar Hadi yang mempunyai usaha batik ‘Danar Hadi’ 

dan Luminto yang mempunyai ‘Novotel’.89 

Tahap pertama dalam prosesi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta 

yang pertama adalah dengan cara panembung. Dalam pandangan masyarakat 

sudah mengerti bahwa prosesi ini merupakan awal dalam menapaki proses 

perkawinan antara laki-laki dan perempuan. Tahap selanjutnya adalah paningset, 

Menurt Ibu Sularmi paningset merupakan tanda pengikat dengan memberikan 

cincin dan bingkisan lainnya. 

“Paningset itu calon pengantin laki-laki memberikan cincin dan berbagai 
bingkisan kepada calon pengantin perempuan sebagai tanda pengikat. 
Pihak keluarga calon pengantin perempuan sudah tidak boleh menerima 
lamaran dari pihak lain jika sudah menerima cincin dan bingkisan yang 
dibawa”90 
Bapak Heri menambahkan dalam prosesi paningset itu seorang laki-laki 

harus sudah bertekad bulat dan tidak setengah-setengah untuk menikahi 

perempuan yang dipilihnya. 

“Kalo saya pribadi kalo sudah mantap untuk menikahi wanita pilihan 
saya, sudah harus berani sabaya mati sabaya mukti, harus berani sehidup 
semati susah senang yaa jalani bersama-sama. Jangan senang, senang 
sendiri, istri ditinggal”91 
Jika prosesi paningset  sudah terlampaui, beberapa prosesi menjelang 

pelaksanaan pesta perkawinan harus juga dilalui. Tahap awal menjelang akan 

diadakannya pesta perkawinan adat Keraton Surakarta adalah dengan sowan 

leluhur, wilujengan, pasang tarub. 

“sowan leluhur ya minta do’a dan restu kepada orang tua yang sudah 
meninggal  dengan kita datang ke kuburannya. Dengan kata lain kita 
sebagai anak mengabari orang tua kita kalo kita sudah menemukan 
pilihan hidup dan akan segera melaksanakan pesta perkawinan. Kalo 

                                                        
89 Totok Mulyoko, wawancara (Kauman, 23 Desember 2013). 
90 Sularmi, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013). 
91 Heri, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013). 



 

wilujengan itu nyuwun dumateng Gusti supaya pernikahannya bias lancar 
”92 
Pada acara pasang tarub Bapak Muhammad Muhtarom mengatakan: 

“pasang tarub yaitu member hiasan di depan rumah dengan hiasan janur, 
daun kelapa muda, pisang, dan lain sebagainya. Tarub aslinya dari 
bahasa Arab ‘Taqorrub’ yang berarti dekat. Sedangkan janur berasal dari 
kata ‘ja a nuur’ yang berarti cahaya telah datang. Hiasan-hiasan itukan 
bentuknya seperti Gapura, nah gapuro itu juga berasal dari bahasa Arab, 
dari kata’ghofuro’ yang berarti ampunan”93 
Bapak Muhammad Muhtarom menambahkan bahwa segala prosesi 

perkawinan adat Keraton Surakarta pada dasarnya menyerap pada symbol-simbol 

ajaran Agama Hindu, akan tetapi walisongo membuat metode dengan 

mengislamisasi symbol-simbol budaya yang ada. Tidak lantas menghilangkan 

tradisi-tradisi budaya yang telah berlangsung dalam masyarakat begitu saja, akan 

tetapi tradisi tersebut masih berjalan tetapi dimasuki ajaran-ajaran dan nilai-nilai 

keislaman. Hal tersebut dilakukan karena masyarakat Jawa telah mengakar ajaran 

kulturalnya. 

Adapun makna-makna yang terkandung dalam acara siraman, ibu Sularmi 

mengatakan bahwa makna siraman itu membersihkan jiwa dan raga (lahir batin) 

calon pengantin laki-laki dan calon pengantin perempuan. Sesudah siraman 

biasanya calon pengantin di potong rambutnya, hal ini dilakukan hanya sebatas 

simbolis. Sebagian orang menyatukan potongan rambut calon pengantin laki-laki 

dengan potongan rambut calon pengantin perempuan dengan harapan kedua 

pasangan akan selalu bersama. Hal senada dikatakan oleh Bapak Slamet Abi, 

Beliau berkata: 

                                                        
92 Munawwir, wawancara (Kauman, 28 Desember 2013). 
93 Muhammad Muhtarom, wawancara (Kauman, 21 Desember 2013). 



 

“Siraman itu mempunyai maksud supaya pengantin bersih secara spiritual 
dan bersih hatinya, istilahnya bersih tidak hanya di luarnya saja, akan 
tetapi juga bersih di dalam.”94 
Khusus dalam perkawinan adat Keraton Surakarta, usai upacara siraman 

ada upacara dodol dawet. Inilah salah satu jenis upacara perkawinan adat Jawa 

yang bergaya Keraton Surakarta dan Keraton Yogyakarta. Jual Dawet ini symbol 

dari ungkapan kata kemruwet, yang berartipenuh sesak. Maksudnya, pada saat 

pesta perkawinan nanti diharapkan jumlah tamunya banyak, seperti penuhnya 

dawet yang dijual saat itu. Warna merah pada gula jawa dan putih pada santan, 

merupakan suatu symbol keberanian dan kesucian, dan symbol bertemunya pria 

dan wanita. Keberanian memasuki kehidupan baru harus dengan niat suci dan 

bersih.95 

Tahap selanjutnya dalam prosesi upacara perkawinan adat Keraton 

Surakarta yaitu penyelenggaraan malam midodareni. Acara midodareni ini 

bermula dari legenda Jaka Tarub dan Nawang Wulan. Jaka Tarub adalah seorang 

manusia biasa yang berhasil menyunting bidadari setelah berhasil mencuri baju 

terbang sang bidadari yang tengah mandi. Dalam perkawinan tersebut akhirnya 

melahirkan seorang putri yang bernama nawangsih. Akan tetapi, setelah sang 

bidadari berhasil menemukan baju terbangnya, ia pun terbang kembali ke 

kahyangan. Namun, sang bidadari berjanji akan menjenguk di bumi tepat di 

malam midodareni, saat sang putri menikah. Legenda sang bidadari turun dari 

kahyangan inilah yang hingga kini menjadi mitos dan impian para calon 

pengantin putri dari Jawa. Dalam hal ini Ibu Partini mengatakan: 

                                                        
94 Slamet Abi, wawancara (Kauman, 20 Desember 2013). 
95 M. hariwijaya, Tata Cara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa (Jogjakarta: Hanggar Kreator, 2004), h. 89. 



 

“Pada saat malam midodareni pengantin putri tidak boleh mengenakan 
perhiasan apapun mas, hanya di gulung konde saja rambutnya. Walau 
penampilannya sederhana, sudah kayak bidadari. ia harus berada 
dikamar dan tidak boleh keluar menemui tamu dan calon suami”96 
Masyarakat dalam melakukan prosesi malam midodareni pada dasarnya 

merupakan gambaran dari kesederhanaan dan acara tirakatan.97 

Adanya sepasang kembar mayang dalam acara malam midodareni 

merupakan suatu hal pokok. sebagai hiasan, sepasang kembar mayang diletakkan 

di samping kanan dan kiri tempat duduk pengantin selama resepsi pernikahan. 

kembar mayang hanya digunakan jika pasangan pengantin belum pernah menikah 

sebelumnya. Kembar mayang tersebut berjumlah dua atau satu pasangan, yang 

bernama ‘dewadaru’ dan ‘kalpandaru’.  Dewadaru mempunyai maksud manusia 

yang mengayomi sesama dan bersikap adil. Adapun kalpandaru mempunyai 

maksud sinar yang terus menyinari kehidupan manusia.98 

Dalam prosesi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta, upacara 

nikah/ijab adalah saat-saat yang paling terpenting dari seluruh rangkaian upacara 

perkawinan. Hal ini dikarenakan calon pengantin laki-laki dengan calon pengantin 

perempuan mengucapkan janji seumur hidup. Terlaksanakannya prosesi ini 

menyatakan bahwa laki-laki dan perempuan yang mengucapkan ijab qabul 

tersebut telah resmi menjadi suami istri menurut agama dan negara. Bapak 

Singgih Bagjono mengatakan bahwa dalam upacara ijab qabul dalam tradisi 

                                                        
96 Partini, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013). 
97 Sularmi, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013). 
98 Mas Ngabehi Suseno Priyo Suseno, Pasemon ing Tatacara lan Upacara Penganten Surakarta (Surakarta: 1992), 
h. 24. 



 

upacara adat Keraton Surakarta pada dasarnya sama dengan tatcara ijab qabul 

yang di ajarkan dalam agama Islam. 

“kalo ijab qobul dalam tradisi nikah Keraton ya seperti biasanya mas, 
sama kayak yang diajarkan Agama Islam. Ada Naib, calon pengantin, 
saksi, orang tua pengantin”99 
Dalam waktu pelaksanaan ijab qobul tidaklah bebarengan dengan prosesi 

panggih. Setelah prosesi ijab qobul terlaksana, barulah dilanjutkan dengan prosesi 

panggih.Dalam masyarakat Kauman, Bapak Slamet Abi mengatakan bisanya ijab 

qobul dilaksanakan pagi hari sampai sebelum duhur.  

Dalam prosesi panggih, kedua pengantin bertemu secara resmi. Prosesi ini 

merupakan upacara pertemuan seremonial antara pengantin laki-laki dengan 

pengantin perempuan. Inilah puncak dari sebuah rangkaian acara perkawinan adat 

Jawa. Adat Jawa dalam upacara ini berbeda dengan rangkaian upacara yang lain. 

Upacara ini bertujuan mempertemukan kedua pengantin di depan semua tamu 

undangan.100 Bapak Heri mengatakan kalau dalam acara panggih ini melibatkan 

banyak pihak, karena itu segala daya upaya diusahakan untuk bias mensukseskan 

acara ini. Dahulu, acara panggih dilaksanakan pada sore hari menjelang maghrib. 

Hal itu dilakukan karena saat itu adalah saat bertemunya antara siang dan malam, 

sekaligus dipakai sebagai lambang pertemuan antara laki-laki dan perempuan. 

Namun saat ini, acara panggih umumnya diselenggarakan pada siang hari, dan 

jarang sekali dilakukan pada pagi atau sore hari. 

Balang-balangan Gantalan merupakan acara pertama dalam prosesi 

panggih. Mengenai acara ini, Bapak Heri mengatakan: 

                                                        
99 Singgih Bagjono, wawancara (Kauman, 23 Desember 2013). 
100 M. hariwijaya, Tata Cara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa (Jogjakarta: Hanggar Kreator, 2004), h. 152. 



 

“mengenai acara balang-balangan gantalan yang saya ketahui, makna 
yang terkandung adalah bahwa sepasang pengantin tersebut secara lahir 
batin telah menyatukan tekad untuk menjalani suka dan duka bersama-
sama, itu saja. 

 

Sedangkan menurut Ibu Partini, Beliau mengatakan: 

“Balang-balangan Gantalan merupakan lomba untuk berusaha melempar 
lebih dahulu antara suami istri. Makna yang ada biar suami istri tersebut 
saling berlomba untuk kebaikan”101 
Setelah acara balang-balangan Gantalan, acara dilanjutkan dengan acara 

ngidak tigan.Dalam acara ini sebagian masyarakat ada yang melanjutkan dengan 

memberikan minum air putih dari kendi. Maksudnya, setelah nalarnya terbuka, 

pengantin diharapkan mampu memikirkan segala masalah dengan tenang. 

Mengenai acara ini, Bapak Munawwir mengatakan: 

“maksud dari ngidak tigan adalah supaya dalam perkawinan yang 
dilaksanakan, cepat dapat momongan.102 
Pendapat lain dikemukakan oleh bapak Totok Mulyoko, beliau  

mengatakan bahwa makna dari ngidak tigan adalah sebagai lambang dari 

peralihan dari masa lajang kedua pengantin yang akan memasuki dunia kehidupan 

yang baru. 

Usai pengantin laki-laki menginjak telur itu, pengantin perempuan 

kemudian mencuci dan mengeringkan kaki pasangannya dengan handuk. Ini 

sebagai lambang bakti seorang istri pada suaminya. Setelah itu, diadakan acara 

penganten kasingeban sindhur. Dalam acara ini, Bapak Singgih Bagjono dengan 

simple mengatakan: 

“mengalungkan kain sindur di pundak pengantin, maknanya untuk 
menyatukan kedua pengantin menjadi satu”103 

                                                        
101 Partini, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013). 
102 Munawwir, wawancara (Kauman, 28 Desember 2013). 



 

Rangkaian upacara panggih yang selanjutnya adalah bobot timbang. 

Dalam acara ini Ayah dari pengantin putri duduk di pelaminan dengan posisi 

lututu tegak siku-suku. Pengantin pria kemudian disuruh duduk  di paha kiri sang 

ayah. Ibu Partini mengatakan makna acara ini merupakan lambang bahwa orang 

tua mempelai putri tidak membeda-bedakan antara anak sendiri dan menantu. 

Adapun makna yang terkandung dalam acara ngabekten/sungkeman adalah 

sebagai wujud bakti anak kepada orang tua. 

“Sungkeman itu menggambarkan  pengantin akan patuh dan berbakti 
pada orang tua. Baik terhadap orang tua pengantin putra atau orang tua 
pengantin putri”104 
Dalam rangkaian upacara panggih, pengantin juga melakukan beberapa 

upacara lain, yaitu: Bubak kawah, tumplek punjen, lan langkahan.Bapak Slamet 

Abi memaparkan bahwa acara bubak kawah dilaksanakan ketika yang dinikahkan 

orang tua adalah anak pertama. Sedangkan pada acara tumplek punjen 

dilaksanakan ketika yang dinikahkan orang tua adalah anak terakhir. Beliau 

menjelaskan bahwa dalam acara tumplek punjen, Ibu pengantin perempuan 

membawa punjen yaitu tempat jamu, yang didalamnya ada jamu dan uang. Yang 

kemudian ibu pengantin perempua tersebut membagikannya kepada para tamu. 

Kalau mengenai acara langkahan, beliau mengatakan bahwa acara tersebut 

dilakukan ketika pengantin yang sedang menikah tersebut masih mempunyai 

kakak yang masih belum menikah. Maksud dalam acara ini adalah pengantin putri 

                                                                                                                                                                                   
103 Singgih Bagjono, wawancara (Kauman, 23 Desember 2013). 
104 Sularmi, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013). 



 

yang lebih muda memohon izin dan do’a restu kepada kakaknya untuk menikah 

lebih dahulu.105  

Setelah acara bubak kawah, tumplek punjen, lan langkahan, acara 

dilanjutkan dengan acara kacar-kucur. Acara ini merupakan lambang bahwa 

suami yang bertugas mencari nafkah untuk keluarga. 

“Kacar kucur mempunyai maksud, seorang suami wajib menopang segala 
kebutuhan rumah tangga, baik sandang pangan papan”106 
Acara yang terakhir dari sekian banyak acara dalam pelaksanaan prosesi 

panggih adalah dulangan.Mengenai acara ini Bapak Totok Mulyoko 

berkomentar: 

“makna yang ada dalam acara dulangan,bahwa kedua pengantin agar 
bias hidup rukun, saling mengisi, dan tolong menolong”107 
Prosesi terakhir dari perkawinan adat Keraton Surakarta yaitu sepasaran 

lan wilujengan. sepasaran lan wilujengan adalah acara yang di selenggarakan 

oleh keluarga pengantin laki-laki. Acara ini biasanya diadakan sepasar atau lima 

hari setelah upacara panggih. Umumnya pelaksanaan upacara ini tidak sebesar 

atau semeriah upacara panggih. Undangan hanya di khususkan kepada keluarga 

dan kerabat dekat, serta para tetangga. Upacara ini dimaksudkan untuk 

memberikan pengalaman kepada pengantin putri agar dapat hidup dan bersosial di 

lingkungan keluarga pengantin laki-laki. 

3. Pandangan Ulama dan Masyarakat Kelurahan Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta 

Terhadap Tradisi Upacara Perkawinan Adat Keraton Surakarta 

                                                        
105 Slamet Abi, wawancara (Kauman, 20 Desember 2013). 
106 Partini, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013). 
107 Totok Mulyoko, wawancara (Kauman, 23 Desember 2013). 



 

  Upacara perkawinan adat Keraton Surakarta merupakan tradisi budaya 

leluhur yang seharusnya terus dilestarikan. Luhurnya sebuah bangsa dapat dilihat 

dari keluhuran tradisi budayanya. Pelaksanaan upacara perkawinan adat Keraton 

Surakarta yang dilakukan oleh sebagian masyarakat Kauman, Pasar Kliwon, 

Surakarta merupakan pelestarian adat dan budaya yang telah berjalan sekian lama 

dalam masyarakat tersebut. Kelurahan Kauman dalam sejarah terbentuknya 

daerah tersebut tidak bisa di lepaskan dari Keraton Surakarta, yang mana sejarah 

terbentuknya Kelurahan Kauman merupakan tanah pemberian dari raja yang 

haknya diberikan kepada  seorang penghulu (ahli di bidang agama sekaligus 

penasihat raja). Oleh Keraton, tanah yang ditempati penghulu dan para abdi dalem 

ini diberi nama Kauman. 

 Masyarakat Kauman dalam menjalankan tradisi budaya yang ada, tidaklah 

mengharuskan dan mewajibkan melaksanakannya. Salah satunya menjalankan 

tradisi perkawinan adat keraton Surakarta. Sebagian masyarakat Kauman ada taat 

dengan adat istiadat yang sudah ada dan berjalan pada masyarakat tersebut. Tidak 

menjalankan adat atau tradisi menurut mereka merupakan tindakan yang tidak 

menghormati akan keluhuran tradisi budaya dan tatanilai yang sudah berjalan 

sejak dahulu. Akan tetapi diantara masyarakat yang sangat taat dengan adat 

istiadat dan tradisi, terdapat pula masyarakat yang tidak terlalu peduli dengan adat 

dan tradisi yang ada pada masyarakat tersebut. Alasan yang mereka kemukakan 

bermacam-macam, ada yang mengatakan pelaksanaan tradisi dan adat tersebut 

bertentangan dengan ajaran Agama. Ada pula yang mengatakan pelaksanaan 

tradisi dan adat hanya buang-buang waktu dan tenaga saja. 



 

 Pandangan pro dan kontra terhadap adat atau tradisi bagi masyarakat ini 

menimbulkan sebuah pertanyaan yaitu bagaimanakah pandangan masyarakat 

Kauman terhadap tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta yang kerap kali 

masyarakat praktikkan dalam perkawinan yang mereka lakukan. 

 Menurut Tokoh Agama Kelurahan Kauman, Bapak Muhammad Muhtarom 

mengatakan bahwa: 

“tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta dalam sejarahnya merupakan 
tradisi yang menyerap dari ajaran-ajaran Agama Hindu. Yang mana dalam 
trsdisi tersebut dimasuki nilai-nilai keislaman oleh walisongo, tidak lantas 
membuang/menghapus tradisi tersebut dari masyarakat. Hal ini dilakukan 
karna masyarakat Jawa mengakar pada ajaran-ajaran kulturalnya, dan juga 
masyarakat identik dengan symbol-simbol dan tatanilai yang ada dalam 
masyarakat.108 
 

 Pendapat lain dikemukakan oleh tokoh agama yang lain, Bapak Slamet Abi. 

Beliau mengatakan bahwa: 

“Kelurahan Kauman merupakan wilayah yang erat kaitannya dengan 
Keraton Surakarta. Maka dari itu banyak dari masyarakat yang menjalankan 
tradisi perkawinan dengan adat Keraton Surakarta. Akan tetapi ada juga 
masyarakat yang menjalankan perkawinan mereka dengan biasa. Ada juga 
masyarakat yang menjalankan perkawinan dengan adat Surakarta akan 
tetapi hanya mengambil prosesi yang di senangi, seperti hanya menjalani 
prosesi sungkeman, siraman, pasang tarub, bleketepe atau yang lainnya, 
dalam kata lain masyarakat tidak full menjalani perkawinan dengan 
perkawinan adat Keraton Surakarta. Masalah perkawinan ini terrgantuk 
kehendak mereka masing-masing. Biasanya yang masih menjalankan 
perkawinan dengan adat keraton Surakarta adalah orang-orang yang masih 
memegang erat tradisi lama”109 
 

 Sedangkan menurut Kepala Desa Kelurahan Kauman, Bapak Totok Mulyoko. 

Beliau mengatakan: 

“perkawinan adat Keraton Surakarta merupakan serapan dari ajaran Agama 
Hindu. Dalam Agama Hindu terdapat kasta-kasta, begitu juga dalam 
perkawinan adat keraton Surakarta. Pesta perkawinan raja berbeda dengan 

                                                        
108 Muhammad Muhtarom, wawancara (Kauman, 21 Desember 2013). 
109 Slamet Abi, wawancara (Kauman, 20 Desember 2013). 



 

pesta perkawinan kerabat dalem/abdi dalem.Masyarakat dalam pengambilan 
nikah adat keraton biasanya yang diambil; Siraman, panggih, dodol 
dawet,midodareni dan sebagainya. Sebagian masyarakat Kauman sudah 
tidak mengakar pada adat yang ada, Masyarakat Kauman berbeda karakter 
dengan Keraton Surakarta.Hal ini disebabkan pengaruh Agama di Kauman 
lebih dominan dan lebih kuat daripada pengaruh adat”110 

 Pendapat lain dikemukakan pula oleh Bapak Carik Kelurahan Kauman, 

Bapak Singgih Bagjono. Beliau mengatakan bahwa: 

“dalam pelaksanaan perkawinan, masyarakat Kauman tidak terlalu 
memperhatikan adat yang berlaku. Dalam pemahaman mereka, pernikahan 
yang penting sah, gitu saja. Masyarakat sini kalo mendatangi pernikahan 
melebihi duhur, biasanya ditinggal begitu saja. Kalo malam jangan sampai 
melebihi jam 9 malam, kalo lebih ya biasanya ditinggal juga. Masyarakat 
sudah tidak menjalani tradisi itu sejak lama. Di solo sendiri kalo tidak ada 
himbauan dari pemerintah kota untuk melestarikan adat biasanya ya tidak 
melaksanakannya. Hal ini dilakukan pemerintah kota solo biar solo 
dipandang kota yang terus menjaga tradisi budayanya”111 

 
 Sedangkan menurut Bapak ketua Rt:01 Rw:02, Bapak Arsyad. Beliau 

mengatakan: 

“yang saja ketahui mengenai perkawinan adat Keraton Surakarta ya seperti 
perkawinan adat jawa pada umumnya. Seperti pengantin memakai pakaian 
adat jawa, melakukan ritual-ritual kejawenan, dan lain sebagainya. sejauh 
ini saya tidak terlalu bisa menjabarkan banyak mengenai tradisi perkawinan 
adat Keraton Surakarta, mungkin hal ini bisa lebih dijelaskan dengan tokoh-
tokoh yang lebih faham seperti sesepuh yang sudah lebih lama tinggal disini. 
Saya hanya menjalankan adat atau tradisi yang sudah ada dan sudah 
berjalan dalam masyarakat”112 

 
 Sedangkan menurut masyarakat Kauman yang lainnya yaitu Ibu Sularmi, 

pandangan beliau mengenai tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta adalah: 

“Pernikahan Keraton yang saya ketahui ya banyak tahap-tahapannya. Dari 
mulai lamaran, siraman, panggih, nginjak telur dan lain sebagainya. Saya 
pribadi melihat itu sebagai tradisi yang sudah sejak lama ada dalam 
masyarakat sini. Pernikahan saya dulu ya seperti itu banyak tahapannya. 

                                                        
110 Totok Mulyoko, wawancara (Kauman, 23 Desember 2013). 
111 Singgih Bagjono, wawancara (Kauman, 23 Desember 2013). 
112 Arsyad, wawancara (Kauman, 28 Desember 2013). 



 

Akantetapi tidak semua proses saya lakukan, hanya saya ambil yang 
sekiranya mampu dan tidak memberatkan keluarga dan tamu undangan”113 

 
 Dalam perspektif lain, Bapak Surono mengatakan: 

“pernikahan adat keraton terlalu njlimet prosesnya, banyak yang harus 
dilakukan. Lagipula banyak memakan anggaran dan waktu. Sekarang 
masyarakat lebih memilih yang biasa-biasa saja mas. Tapi sebagian 
masyarakat sini ada yang kayak gitu”114  

 
 Beberapa pendapat diatas merupakan pendapat dari , tokoh agama, tokoh 

masyarakat, serta masyarakat Kauman mengenai tradisi perkawinan adat Keraton 

Surakarta. Sehingga dapat dikatakan bahwa tradisi perkawinan adat Keraton 

Surakarta merupakan serangkaian upacara adat atau tradisi yang dilakukan 

sebagian masyarakat Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta dalam melaksanakan 

pernikahannya. 

 Terdapat perbedaan pada setiap masyarakat dalam menanggapi tradisi 

perkawinan adat Keraton Surakarta. Tidak semua masyarakat memahami sejarah 

dan maksud akan tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta yang sebenarnya. 

Kebanyakan masyarakat hanya mengikuti dan melanjutkan tradisi yang sudah ada 

tanpa memahami makna dari tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta itu 

sendiri. Dalam proses berlangsungnya tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta 

ini terjadi  pro kontra antar masyarakat. Tidak sedikit masyarakat yang 

mengatakan bahwa tradisi ini memperlambat dan mempersulit proses pernikahan. 

Akan tetapi masih banyak pula masyarakat yang menganjurkan pelaksanaan 

tradisi ini dan tidak meninggalkan tradisi-tradisi yang ada yang merupakan 

kearifan local yang harus dijunjung tinggi dan harus dilestarikan. 

                                                        
113 Sularmi, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013). 
114Surono, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013). 



 

 Banyak terdapat perbedaan pandangan masyarakat terhadap tradisi 

upacara perkawinan adat Keraton Surakarta, seperti kutipan wawancara kepada 

masyarakat Kelurahan Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta. 

Tabel II 

No. Nama 

Informan 

Hasil Wawancara Kelompok 

Masyarakat 

1. Bapak 
Muhammad 
Muhtarom, 

Bapak Slamet 
Abi, Bapak 

Arsyad, 
Bapak 

Munawwir, 
Ibu Sularmi, 
Ibu Partini, 
Bapak Heri 

Kelompok 
masyarakat ini 

mengatakan 
bahwa tradisi 

upacara 
perkawinan adat 

Keraton Surakarta 
merupakan tradisi 

turun temurun, 
yang seharusnya 

dilaksanakan 
untuk kelestarian 
budaya dan adat. 

Kelompok 
masyarakat ini 

merupakan 
kelompok 

masyarakat 
yang 

memaknai 
adat sebagai 

hal yang 
sakral dan 

mempunyai 
keluhuran 

akan tatanilai 
dan ajarannya.  

2. Bapak Totok 
Mulyoko, 

Bapak 
Singgih 
Bagjono, 

Bapak 
Surono, 

Pada kelompok 
masyarakat 
selanjutnya, 
mengatakan 

tradisi upacara 
perkawinan adat 

Keraton Surakarta 
hanyalah tradisi 

warisan para 
leluhur yang di 
lestarikan oleh 

masyarakat. 
Tidak ada 

kewajiban dalam 
melaksanakannya, 

Kelompok ini 
merupakan 
kelompok 

yang 
memaknai 

tradisi upacara 
perkawinan 
adat Keraton 

Surakarta 
sebagai adat 
yang masih 
dilestarikan 
masyarakat. 
Tetapi dalam 

pelaksanaanny



 

karena hal ini 
hanyalah sebagai 

simbol 
pelestarian. 

a tidak disertai 
dengan 

kepercayaan 
yang 

berlebihan. 

 

 Adapun Pandangan masyarakat Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta mengenai 

hubungan antara tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta dan hukum Islam 

terdapat berbagai macam pendapat. Dalam Agama Islam tatacara dan aturan 

hukum mengenai pernikahan sudah dijelaskan, baik secara tersurat maupun secara 

tersirat. Akan tetapi tradisi semakin lama semakin berkembang, banyak terdapat 

tradisi yang menyimpang dari agama dengan tidak melihat kepada hukum Islam 

yang ada. 

 Permasalahan antara agama dan budaya tersebut juga terjadi pada masyarakat 

Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta. Dalam masyarakat Kauman terdapat berbagai 

macam perbedaan pendapat dalam menanggapi makna tradisi perkawinan adat 

Keraton Surakarta jika dikaitkan dengan hukum Islam. 

 Menurut tokoh agama Kelurahan Kauman, Bapak Muhammad Muhtarom 

mengungkapkan sebagai berikut: 

“Dalam tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta pada prinsipnya sesuai 
dengan ajaran Islam. Nilai-nilai yang diangkat sama, yang mana prosesi-
prosesi dalam perkawinan adat Keraton Surakarta sudah di masuki nilai-
nilai keislaman oleh wali songo pada sejarah dahulunya, dengan kata 
lainnya mengislamisasi budaya dan mengharmonisasi budaya dan agama. 
Agama islam dapat berkembang dan maju karena nenyelaraskan antara 
budaya dan agama. Seperti yang diajarkan oleh Rasulullah SAW, bahwa 
dalam berdakwah tidak semata-mata menyuruh dengan mutlak suatu 
perintah, akan tetapi perintah itu diajarkan dengan perlahan mengikuti pola 
budaya yang sedang berjalan dalam masyarakat. Sehingga ajaran Islam 
dapat diterima dengan lapang dada oleh masyarakat. Saat ini ajaran Islam 
menurun karena tidak memperhatikan sejarah dan tatanilai. Secara pribadi 



 

dengan saya, pihak keraton senang dan condong pada Nahdlatul 
Ulama(NU), hal ini dikarenakan Nahdlatul Ulama dalam ajarannya dapat 
menjembatani antara budaya Jawa dan Islam. Pihak-pihak keraton yang 
mengatakan demikian adalah Gusti Puger, Gusti Mo, Kanjeng Satrio, dan 
Tejowulan.”115 

 
 Sedangkan menurut tokoh Agama yang lain, Bapak Slamet Abi. Beliau 

mengungkapkan: 

“Perkawinan Adat Keraton Surakarta dalam praktiknya di Kelurahan 
Kauman banyak yang menjalankannya. Walaupun dalam pelaksanaannya 
hanya diambil sebagian prosesi. Hal ini karena di wilayah sini erat kaitannya 
dengan keraton, masyarakat menjalankan semampu masing-masing. Menurut 
saya pribadi, hal tersebut janganlah diributkan. Yang terpenting tidak 
melakukan hal-hal yang jelas dilarang Agama Islam, seperti mabuk-mabukan 
menjelang pesta perkawinan. Itu yang dilarang. Kalo menjalankan tradisi-
tradisi budaya yang ada ya boleh-boleh saja. Semua itu kembali ke pribadi 
masing-masing orang, bagaimana mereka memandang Perkawinan adat.116 

 
 Sedangkan menurut Kepala Desa Kelurahan Kauman, Bapak Totok Mulyoko. 

Beliau mengatakan: 

“Perkawinan adat Keraton dalam masyarakat kauman tidak terlalu diambil 
pusing. Masyarakat tidak terlalu mengakar pada adat.  Kauman dan Keraton 
berbeda karakter, Keraton berkarakter tradisi, budaya, dan adat, sedangkan 
Kauman sendiri Agamis. Pengaruh agama di Kauman lebih kuat 
dibandingkan dengan pengaruh adatnya. Pengaruh Agama Hindu dalam 
praktik perkawinan keraton banyak sekali, maka dari itu masyarakat banyak 
yang tidak menjalankan tradisi itu. Tapi sebagian masyarakat ada yang 
menjalankannya. Ajaran Islam dan Ulama di dalam Keraton Surakarta dulu 
kuat dan mempunyai kedudukan tertinggi, waktu perpindahan keraton dari 
Kartosuro ke Surakarta. Dulu Ulama menjadi penasehat dan pemberi fatwa 
pada raja. Sekarang Ulama hanya dijadikan pelengkap dalam Keraton, 
bukan lagi sebagai pemberi nasehat dan fatwa”117 

 

Pendapat lain dikemukakan pula oleh Bapak Singgih Bagjono. Beliau 

mengatakan: 

                                                        
115Muhammad Muhtarom, wawancara (Kauman, 21 Desember 2013). 
116 Slamet Abi, wawancara (Kauman, 20 Desember 2013). 
117 Totok Mulyoko, wawancara (Kauman, 23 Desember 2013). 



 

“Pelaksanaan perkawinan adat Keraton itu ya sah-sah saja, asalkan dalam 
pelaksanaannya tidak dibumbui dengan kemaksiatan. Saat ini prilaku 
masyarakat sulit dijelaskan. Dalam praktiknya mereka melestarikan tradisi 
yang ada, akan tetapi dalam pelaksanaannya masih ada saja kemaksiatan 
yang dilakukan. Dapat dicontohkan, waktu malam midodareni sebagian 
masyarakat ada yang ‘lek-lek’an sampai pagi. Kalau dalam begadang 
mereka beribadah dan berdo’a ya bagus sekali itu, tapi mereka malah 
mengisinya dengan main kartu atau bahkan sampai mabuk-mabukan, hal 
tersebut yang jelas dilarang oleh Agama”118 

Menurut Bapak Surono, hubungan tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta 

terhadap hukum Islam adalah : 

“kalo menurut pandangan agama perkawinan adat keraton itu berbeda 
dengan cara pernikahan dalam Agama Islam. Dalam agama tidak diajarkan 
berpakaian terbuka seperti pakaian basahan pengantin wanita Jawa. Yang 
intinya antara agama dan adat itu tidak dapat bertemu”119 
 

 Pendapat diatas terdapat rasa ketidakcocokan masyarakat dengan 

berlangsungnya tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta yang 

berlangsung dalam masyarakat tersebut. Tidak seluruh masyarakat Kelurahan 

Kauman beranggapan demikian, diantara masyarakat yang kontra dengan adanya 

adat yang berlangsung, terdapat pula masyarakat yang setuju dengan tradisi 

upacara perkawinan adat Keraton Surakarta. Dan menganggap adat ini wajar 

untuk dilakukan karena tidak melanggar norma dan ajaran-ajaran hukum Islam 

yang ada. Minimnya pengetahuan masyarakat mengenai ilmu agama membuat 

kesalahfahaman yang berlanjut mengenai tradisi upacara perkawinan adat Keraton 

Surakarta ini. 

Hukum perkawinan dalam Agama Islam mempunyai kedudukan yang 

sangat penting, oleh karena itu peraturan-peraturan tentang perkawinan ini diatur 

dan diterangkan dengan jelas dan terperinci. Hukum perkawinan Islam pada 

                                                        
118 Singgih Bagjono, wawancara (Kauman, 23 Desember 2013). 
119Surono, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013). 



 

dasarnya tidak hanya mengatur tata cara pelaksanaan perkawinan saja melainkan 

juga mengatur segala persoalan yang erat hubungannya dengan perkawinan. Akan 

tetapi pada kenyataannya perkawinan Islam yang terjadai pada masyarakat pada 

saat ini terus berkembang. Perubahan sosial tidak dapat dilepaskan dari perubahan 

kebudayaan. Hal ini disebababkan kebudayaan merupakan hasil dari adanya 

masyarakat, sehingga tidak akan ada kebudayaan, apabila tidak ada masyarakat 

yang mendukungnya dan tidak ada satupun masyarakat yang tidak memiliki 

kebudayaan. 

Seperti yang dikatakan oleh bapak Muhammad Muhtarom, prosesi 

upacara perkawinan adat Keraton Surakarta diduga telah ada ketika terjadi 

perpindahan pemerintahan keraton dari Kartosuro ke Surakarta, yang mana tradisi 

perkawinan adat Keraton Surakarta menyerap pada ajaran-ajaran Agama Hindu. 

Dulu orang-orang Hindu dalam ajarannya banyak mengangkat symbol-simbol 

dalam segala hal, termasuk salah satunya prihal tatacara perkawinanannya. 

Masyarakat Jawa belajar pada ajaran kulturalnya dan tatanilai yang ada dalam 

masyarakat dan hal itu dijadikan pijakan dalam kehidupan sehari-hari, yang pada 

akhirnya melahirkan berbagai norma-norma, system kekerabatan, serta kearifan 

lokal. Karena kaidah dan tatanilai itu lebih tua dari pada agama, masyarakata 

masih meyakini bahwa tatanilai budaya tidak bisa dilepaskan secara keseluruhan 

dalam beragama. Namun ketika pengaruh Agama Islam itu datang, tidak serta 

merta pengaruh ajaran-ajaran agama Hindu akan tatanilai itu hilang begitu saja, 

ada bagian-bagian yang masih ikut didalam agama tersebut, walaupun pada saat 

itu pengaruh agama masuk kedalam masyarakat semakin maju dan mengikat. 



 

Dalam paparan diatas peneliti dapat menganalisis, bahwa tujuan upacara 

perkawinan adat Keraton Surakarta yang dilakukan masyarakat pada saat ini 

bertujuan untuk menjaga dan melestarikan nilai-nilai budaya yang ada. 

Melestarikan budaya yang terkandung pada upacara perkawinan adat Keraton 

Surakarta pada saat ini bukanlah tanpa alasan, hal ini sangat penting dilakukan 

oleh masyarakat Kelurahan Kauman, Pasar Kliwon Surakarta di tengah-tengah 

semakin berkembangnya pola berfikir dan kehidupan social masyarakat. Maka 

tidak bisa dipungkiri ketika budaya-budaya lain yang masuk kepada masyarakat 

Kauman dapat mempengaruhi berubahnya tradisi-tradisi yang ada. Dengan kata 

lain melestarikan tradisi ini menjadi keharusan bagi masyarakat untuk menjaga 

keaslian budaya agar tidak terkikis dan menghilang seiring berkembangnya 

zaman. Oleh karena itu sudah selayaknya bagi masyarakat untuk meneruskan dan 

menjaga apa yang dilakukan pendahulu mereka, yaitu nguri-uri warisan budaya 

bangsa yang bernilai tinggi. 

Jadi jika tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta kita tinjau 

melalui ‘urf, maka peneliti mengkatagorikan tradisi ini termasuk pada ‘urf shohih, 

yang mana tradisi ini dapat diterima kehadirannya oleh masyarakat. Tradisi 

upacara perkawinan adat Keraton Surakarta yang terjadi pada saat ini adalah 

kebiasaan yang telah dikenal secara baik dalam masyarakat dan kebiasaan itu 

tidak bertentangan atau sejalan dengan nilai-nilai yang terdapat dalam ajaran 

Islam serta kebiasaan itu tidak menghalalkan yang haram atau sebaliknya. 



 

Tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta jika dilihat dari sudut 

pandang ‘urf, sudah memenuhi persyaratan sebagai ‘urf. Diantaranya persyaratan 

‘urf itu menurut Amir Syarifuddin adalah120 : 

1. ‘urf itu bernilai maslahat dan dapat diterima akal sehat. 

Tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta yang terjadi 

pada saat ini pada masyarakat memiliki sisi-sisi kemaslahatan, yaitu 

merupakan pelestarian adat dan budaya yang telah berjalan sekian lama 

dalam masyarakat Kauman. Yang mana Kelurahan Kauman dalam sejarah 

terbentuknya daerah tersebut tidak bisa di lepaskan dari Keraton 

Surakarta. Yang nantinya pelaksanaan tradisi upacara perkawinan adat 

Keraton Surakarta berdamapak baik pula untuk pengantin laki-laki dan 

pengantin perempuan. 

2. ‘urf itu berlaku umum dan merata dikalangan orang-orang yang berada 

dalam lingkungan ‘adat itu, atau dikalangan sebagian besar warganya. 

Hakikatnya pelaksanaan tradisi upacara perkawinan adat Keraton 

Surakarta dilakukan kepada masyarakat setempat dengan tidak pandang 

status sosial, keturunan serta kedudukan lainnya. 

3. ‘urf yang dijadikan sandaran dalam penetapan hukum itu telah ada 

(berlaku) pada saat itu, bukan ‘urf yang muncul kemudian. 

  Tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta ini telah ada 

sebelum penetapan hukum, artinya tradisi upacara perkawinan adat 

Keraton Surakarta yang terjadi pada saat itu sudah dilaksanakan oleh 

                                                        
120 Amir Syrifuddin. Ushul Fiqh 2. (Jakarta: Kencana,2011), h.  400-403. 



 

masyarakat Kauman yang kemudian datang ketetapan hukum untuk 

dijadikan sandaran. 

4. ‘urf tidak bertentangan dan melalaikan dalil syara’ yang ada atau 

bertentangan dengan prinsip-prinsip hukum Islam. 

Tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta yang 

berkembang pada saat ini tidak bersimpangan pada norma-norma Islam, 

tradisi yang berjalan dalam masyarakat ini tidak menjadi beban dalam 

pelaksanaannya. Lebih lagi ada kepuasan dan kebanggaan tersendiri bagi 

yang menjalankan perkawinan mereka dengan tradisi upacara perkawinan 

adat Keraton Surakarta. 

Adapun kemaslahatan yang dimaksudkan pada tradisi upacara perkawinan 

adat Keraton Surakarta adalah meraih manfaat dan menolak kemudharatan dalam 

rangka memelihara tujuan syara’ yaitu: memelihara agama, jiwa, akal, keturunan 

dan harta. Pelaksanaan tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta tidak 

bertujuan untuk merusak Agama, justru pelaksanaan tradisi upacara perkawinan 

adat Keraton Surakarta dimaksudkan untuk mengangkaat dan menjunjung tinggi 

tatanilai dan ajaran-ajaran agama. Pelaksanaan tradisi upacara perkawinan adat 

Keraton Surakarta bukan untuk merusak jiwa, justru pelaksanaannya mengajarkan 

nilai-nilai dan makna yang luhur supaya dalam mengarungi kehidupan rumah 

tangga selalu dinaungi lindungan dan rahmat dari Sang Maha Kuasa. 



 

Peneliti berpandangan bahwa upacara perkawinan adat Keraton Surakarta bisa 

dikatagorikan sebagai ‘urf yang bernilai maslahat, adapun syarat-syarat itu 

adalah121: 

1. Kemaslahatan itu harus sesuai dengan maqashid syari’ah. 

2. Kemaslahatan itu harus meyakinkan. 

3. Kemaslahatan itu membawa kemudahan dan bukan mendatangkan 

kesulitan yang diluar batas, dalam arti kemaslahatan itu bisa dilaksanakan. 

4. Kemaslahatan itu memberi manfaat kepada sebagian besarmasyarakat 

bukan kepada sebagian kecil masyarakat. 

Dari pembahasan yang di paparkan oleh peneliti, bisa dimaknai bahwa 

pelaksanaan tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta bisa disebut 

maslahat, sehingga dengan demikian tradisi upacara perkawinan adat Keraton 

Surakarta dapat diterima sebagai ‘urf dan bisa disebut maslahat. 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
                                                        
121A.Dzajuli, Kaidah-kaidah fikih, ( Jakarta: Kencana, 2006) h. 29-30. 



 

 
 
 
 
 

BAB V 
 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan  

1. Prosesi perkawinan adat Keraton Surakarta memiliki tata cara yang khas. Dalam 

keluarga tradisional, upacara pernikahan dilakukan menurut tradisi turun-temurun 

yang terdiri dari banyak sub-upacara, yaitu: Panembung, Paningset, Liru Kalpika, 

Sowan Leluhur, Wilujengan, Pasang Tarub, Tuwuhan, Siraman, Paes, Sesadeyan 

Dawet, Sengkeran, Mododareni, Ijab/Nikah, Panggih, Sepasaran, Lan Wilujengan. 

Upacara adat ini dilakukan pada pengantin berdarah biru dan keturunan ningrat. 

Akan tetapi saat ini banyak  juga yang melakukan prosesi upacara perkawinan adat 

Keraton Surakarta meskipun pengantinnya tidak keturunan ningrat, hanya karena 

semata-mata ingin menjunjung tinggi tradisi budaya dan kearifan lokal yang ada. 

2. Prosesi upacara perkawinan adat Keraton dalam pelaksannaan  tahap-

pertahapannya menyerap pada ajaran-ajaran Agama Hindu. Dulu orang-orang 

Hindu dalam ajarannya banyak mengangkat symbol-simbol dalam segala hal, 

termasuk salah satunya prihal tatacara perkawinanannya. Masyarakat Jawa belajar 

pada ajaran kulturalnya dan tatanilai yang ada dalam masyarakat dan hal itu 

dujadikan pijakan dalam kehidupan sehari-hari, yang pada akhirnya melahirkan 

berbagai norma-norma, system kekerabatan, serta kearifan lokal. Dalam 



 

pelaksanaannya,  perkawinan adat Keraton Surakarta banyak mengangkat nilai-nilai 

yang luhur, diantaranya mengajarkan akan kesederhanaan, pensucian lahir dan 

batin, ajaran dalam menjalani kehidupan berumah tangga untuk saling hidup rukun, 

saling mengisi, dan saling tolong menolong, serta mengandung makna permohonan 

kepeda Sang Kuasa agar dalam pelaksanaan acara perkawinan dapat berjalan lancar 

dan dalam menjalani rumah tangga selalu dalam lindungan dan naungan Yang 

Maha Kuasa.   

3. Terdapat perbedaan pada setiap masyarakat dalam menanggapi tradisi perkawinan 

adat Keraton Surakarta. Tidak semua masyarakat memahami sejarah dan maksud 

akan tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta yang sebenarnya. Kebanyakan 

masyarakat hanya mengikuti dan melanjutkan tradisi yang sudah ada tanpa 

memahami makna dari tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta itu sendiri. 

Dalam proses berlangsungnya tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta ini terjadi  

pro kontra antar masyarakat. Tidak sedikit masyarakat yang mengatakan bahwa 

tradisi ini memperlambat dan mempersulit proses pernikahan. Akan tetapi masih 

banyak pula masyarakat yang menganjurkan pelaksanaan tradisi ini dan tidak 

meninggalkan tradisi-tradisi yang ada yang seharusnya dijunjung tinggi dan harus 

dilestarikan. Tradisi upacara perkawinan adat Keraton jika dikaji dan dianalisis 

melalui‘urf, maka peneliti mengkatagorikan tradisi ini termasuk pada ‘urf shohih, 

yang mana tradisi ini dapat diterima kehadirannya oleh masyarakat. Tradisi upacara 

perkawinan adat Keraton Surakarta yang terjadi pada saat ini adalah kebiasaan yang 

telah dikenal secara baik dalam masyarakat dan kebiasaan itu tidak bertentangan 

atau sejalan dengan nilai-nilai yang terdapat dalam ajaran Islam serta kebiasaan itu 



 

tidak menghalalkan yang haram atau sebaliknya. Tradisi ini menjadi baik karena 

tidak merusak dari tujuan-tujuan pernikahan dan memberi makna untuk menjaga 

nilai-nilai budaya, maka tradisi ini bisa dikatagorikan sebagai ‘urf dan mengandung 

kemaslahatan. 

B. Saran 

 Saran  yang ingin penulis sampaikan dalam penelitian ini adalah: 

1. Dalam menjalankan prosesi perkawinan ada baiknya masyarakat tidak terpaku 

secara berlebihan terhadap adat, sehingga memaksakan kehendak yang sekiranya 

malah membebani dan memberatkan diri sendiri. 

2. Sebaiknya masyarakat Kelurahan Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta dalam 

melaksanakan tradisi-tradisi dan budaya yang ada harus memperhatikan hukum 

adat setempat dan hukum Islam. Sehingga keduanya dapat berjalan beriringan dan 

harmonis. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Sumber dari literatur 

Al-Qur’ân al-Karîm 

Ahmad, Dadang.  Metode Penelitian Agama, Bandung: CV. Pustaka Setia, 2000. 

Asmin. Status Perkawinan Antar Agama di tinjau dari Undang-Undang No.1/1974, Jakarta: 

PT. Dian Rakyat, 1986. 

Ali, Mukti. Agama dalam Pergumulan Masyarakat Kontemporer, Yogyakarta: PT Tiara 

Wacana Yoga, 1998. 

Basrowi dan Suwandi. Memahami Penelitian Kualitatif, Jakarta: RinekaCipta, 2008. 

Data Monografi Kelurahan Kauman Tahun 2012/2013. 

Dzajuli, A. Kaidah-kaidah fikih, Jakarta: Kencana, 2006. 

Effendi, SatriadanZain.M. Ushul Fiqh, Jakarta: KencanaPerdana Media Group, 2005. 

Fakultas Syari’ah. Pedoman Penulisan Karya Ilmiah, Malang: Fakultas Syariah, 2011. 

 

Hadi, Sutrisno. Metodologi Research, Yogyakarta:  And Fi Offset, 1994. 

Hariwijaya, M. Tatacara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa, Jogjakarta: Hanggar 

Kreator, 2004. 

IdrisRamulyo, Mohd. Hukum Perkawinan Islam Suatu Analisis dari Undang-Undang No. 1 

Tahun 1974 dan Kompilasi Hukum Islam, Jakarta: BumiAksara, 2004. 

Koentjaraningrat. Pengantar Ilmu Antropologi, Jakarta: RinekaCipta, 1990. 

MS, Sarwanto. Wacana Kawedhar, Sukoharjo: Cendrawasih, 2000). 

Muchtar, Kamal. Asas-asas Hukum Islam Tentang Perkawinan, Jakarta: Bulan Bintang, 1974. 

Muthahhari, Murtadha. Perempuan dan Hak-haknya menurut Pandangan Islam, Jakarta: 

Lentera, 2009. 

Prastowo, Andi. Metode Penelitian Kulitatif Dalam Prespektif Rancangan Penelitian, 

Yogyakarta: Ar-Ruz Media, 2011. 



 

Purnomo, Sunarwan Hadi. Rantaman Jangkep Upacara Pahargyan Temanten, Surakarta: 

Cendrawasih, 1998). 

Roibin. Sosiologi Hukum Islam Sosio-Historis Pemikiran Imam Syafi’i, Malang: Uin- Mlang 

Press, 2008. 

Soekanto, Soerjono. Penelitian Hukum Normatif, Jakarta: Raja Grafindo, 2003. 

Soemiyati. Hukum Perkawinan Islam dan Undang-Undang Perkawinan (Undang-Undang 

No.1 Tahun 1974 tentangPerkawinan). Yogyakarta: Liberty Yogyakarta, 2004. 

Sudjana, Nana dan Ahwal Kusumah, Proposal Penelitian di Perguruan Tinggi, Bandung: 

Sinar Baru Algasindo, 2000. 

Suseno, Mas Ngabehi Suseno Priyo. Pasemon Ing Tatacara Lan Upacara Penganten 

Surakarta, Surakarta: 1992. 

Syarifuddin, Amir. Hukum Perkawinan islam di Indonesia, Jakarta: Prenada Media, 2007. 

Syarifuddin, Amir. Ushul Fiqh , Jakarta: Prenada Media, 2011. 

Syarifuddin, Amir. UshulFiqhJillid 2, Jakarta: Perdana Media, 2008. 

Tihami, H.M.A dan Sohari Sahrani. Fikih Munakahat Kajian Fikih Nikah Lengkap, Jakarta: 

PT. Raja Grafindo, 2009. 

Sumber dari website 

M. Ihwanuddin, “RukundanSyaratPernikahandisertaidengan KHI (KompilasiHukum Islam)” 

http://mihwanuddin.wordpress. Com/2011/03/17/rukun-dan –syarat-pernikahan-

menurut-khi-kompilasi-hukum-islam/,diaksespadatanggal 21 Desember 2013.  

Mulfiblog,“PengertianTradisi” http://mufiblog.wordpress.com/2099/10/20/pengertiantradisi/, 

diaksespadatanggal 21 Desember 2013. 

Abinehisyam, “http://abinehisyam.wordpres.com/2011/12/29/tradisi-dalam-masyarakat-islam/, 

diaksespadatanggal 21 Desember 2013.  

Rozzan, Muhammad “Macam-macamPerkawinanZamanJahiliyah”, 

http://ngawadul.wordpress.com/2012/03/22/macam-macam-perkawinan-zaman-

jahiliyah/, diaksestanggal 22 Desember 2013.  

Sumber dari wawancara 

Muhammad Muhtarom, wawancara, (Kauman, Surakarta, 21 Desember 2013). 

Slamet Abi, wawancara, (Kauman, Surakarta, 20 Desember 2013). 



 

Totok Mulyoko, wawancara, (Kauman, Surakarta, 23 Desember 2013).   

Singgih Bagjono, wawancara, (Kauman, Surakarta, 23 Desember 2013). 

Arsyad, wawancara, (Kauman, Surakarta, 28 Desember 2013) 

Munawwir, wawancara,(Kauman, Surakarta, 28 Desember 2013) 

Sularmi, wawancara,(Kauman, Surakarta, 29 Desember 2013) 

Partini, wawancara, (Kauman, Surakarta, 29 Desember 2013) 

Surono, wawancara,(Kauman, Surakarta, 29 Desember 2013) 

Mursidi Bakri, wawancara, (Kauman, Surakarta, 29 Desember 2013) 

Heri, wawancara,(Kauman, Surakarta, 29 Desember 2013) 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

LAMPIRAN 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
Wawancara bersama Bapak Muhammad Muhtarom di Masjid Agung Surakarta. 

 
Wawancara bersama Bapak Slamet Abi di Kel. Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta. 

 
Wawancara bersama Bapak Totok Mulyoko di Kantor Kel. Kauman. 



 

 
Wawancara bersama Bapak Singgih Bagjono di Kantor Kel. Kauman. 

 
Wawancara bersama Bapak Arsyad di Kel. Kauman Rt/Rw 1/2, Pasar Kliwon, Surakarta.

 
Wawancara bersama Bapak Munawwir di Kel. Kauman Rt/Rw 3/2, Pasar Kliwon, Surakarta. 

 
 
 
 



 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

 Nama   : Setyo Nur Kuncoro 

Tempat/Tgl Lahir : Sragen, 19 Mei 1990 

Alamat                         : Suwatu Rt/Rw 24/06, Kel.    Tanon,       

Kec. Tanon , Kab. Sragen, Jawa 

Tengah   

Agama   : Islam 

Hp   : 085725115339 

E-mail   : setyonurkuncoro@gmail.com 

 

RiwayatPendidikan 

 

 

   NO JenjangPendidikan NamaInstansi Tempat Keterangan 

1 SD/MI MIN Ngijo Sragen 1997 – 2003 

2 SLTP/MTs MTS PPMI Assalaam Solo 2003 – 2006 

3 SMU/MA MAPK Solo 2006 – 2009 

4 S1 UIN Maliki Malang Malang 2009 – 2013 

5 S2 - - - 

6 S3 - - - 

 

 


