TRADISI UPACARA PERKAWINAN ADAT KERATON SURAKARTA
(Studi Pandangan Ulama dan Masyarakat Kauman, Pasar Kliwon,
Surakarta)

SKRIPSI

Oleh:
SETYO NUR KUNCORO
NIM 09210047

JURUSAN AL-AHWAL AL-SYAKHSHIYYAH
FAKULTAS SYARIAH
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
MAULANA MALIK IBRAHIM MALANG
2014



TRADISI UPACARA PERKAWINAN ADAT KERATON SURAKARTA
(Studi Pandangan Ulama dan Masyarakat Kauman, Pasar Kliwon,
Surakarta)

SKRIPSI

Oleh:
SETYO NUR KUNCORO
NIM 09210047

JURUSAN AL-AHWAL AL-SYAKHSHIYYAH
FAKULTAS SYARIAH
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
MAULANA MALIK IBRAHIM MALANG
2014



PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI

Demi Allah,
Dengan kesadaran dan rasa tanggung jawab terhadap pengembangan keilmuan, penulis

mengatakan bahwa skripsi dengan judul:

TRADISI UPACARA PERKAWINAN ADAT KERATON SURAKARTA (Studi
Pandangan Ulama dan Masyarakat Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta)

Benar-benar merupakan karya ilmiah yang disusun sendiri, bukan duplikat atau memindahkan
data milik orang lain. Jika dikemudian hari terbukti bahwa skrispi ini ada kesamaan baik isi,
logika, maupun datanya, secara keseluruhan atau sebagian, maka skripsi dan gelar sarjana yang

diperoleh karenanya secara otomatis batal demi hukum.

Malang, 31 Januari 2014
Penulis,

Setyo Nur Kuncoro
NIM 09210047



HALAMAN PERSETUJUAN

Setelah membaca dan mengoreksi skripsi saudara Setyo Nur Kuncoro, NIM 09210047, Jurusan
Al-Ahwal Al-Syahkshiyyah, Fakultas Syariah, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim

Malang dengan judul:

TRADISI UPACARA PERKAWINAN ADAT KERATON SURAKARTA (Studi
Pandangan Ulama dan Masyarakat Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta)

Maka pembimbing menyatakan bahwa skripsi tersebut telah memenuhi syarat-syarat ilmiah

untuk diajukan dan diuji pada majelis dewan penguji.

Mengetahui Malang, 31 Januari 2014
Ketua Jurusan Dosen Pembimbing,
Al-Ahwal Al-Syakhshiyyah

Dr. Sudirman, M.A. Dr. H. Fadil, M.Ag
NIP 197708222005011001 NIP 196512311992031046



MOTTO

<
P

P
- -
P 2 J ~© 2 P J ~ - P 2 PGP P ,“ - td
. w - w w - & g ~ & g - & . & .
u . “ w g% R & ca w %
0 ,’ oy oy ,’ P2 'Y) ~ \.) 'Y ,’ L) e Yy}
P ‘. s v v v v

c 4
rd

P
- 28 2 2y, g 27T - 4 “/ < -2 - ’é -
Sam. M R e 70 o . " - j‘ﬂ ~10 -
(2 2y B33 S pis v 0995k Law Togeime LIyl colal]

Wanita-wanita yang keji adalah untuk laki-laki yang keji, dan laki-laki yang keji adalah buat
wanita-wanita yang keji (pula), dan wanita-wanita yang baik adalah untuk laki-laki yang baik
dan laki- laki yang baik adalah untuk wanita-wanita yang baik (pula). Mereka (yang dituduh)
itu bersih dari apa yang dituduhkan oleh mereka (yang menuduh itu). Bagi mereka ampunan

dan rezki yang mulia (surga).

'QS. An-Nuur (24): 26



HALAMAN PERSEMBAHAN

Skripsi ini saya persembahkan untuk:

e Ayah dan Ibu, Bapak Tugimin Samto Pawiro dan Ibu Sri Sumarni. Terima kasih atas
pengorbanan, do’a, dan nasehat-nasehatnya selama ini.

e Adik-adikku Setya Asih Suryani dan Setya Arum Wijayanti. Terima kasih atas
semangat yang terus kalian berikan.

o Semua keluargaku tanpa terkecuali yang tak mungkin ku sebutkan satu persatu,
terimah kasih atas dukungan dan do’a kalian semua.

e Teman-teman X/130 dan sekitarnya tanpa terkecuali. Best I ever had.

e Teman-teman UIN Malang dan sekitarnya.



PRAKATA

el el alll ol

Alhamdulillahirabbil 'alamin, penulis memanjatkan puji syukur pada Allah SWT yang telah
melimpahkan rahmat, hidayah serta inayah-Nya kepada penulis, sehingga penulis dapat
menyelesaikan skripsi yang berjudul: TRADISI UPACARA PERKAWINAN ADAT
KERATON SURAKARTA (Studi Pandangan Ulama dan Masyarakat Kauman, Pasar Kliwon,
Surakarta). Shalawat dan salam senantiasa penulis haturkan kepada Nabi Muhammad SAW yang
telah membawa umat manusia dari zaman kejahiliyahan menuju masa alam yang terang
benderang, yang disinari dengan Islam, iman dan ihsan. Semoga kita mendapat syafa’at dari
beliau di hari yauma laa yunfa’'v maalun walaa banuun illaa man atallaaha bi qolbin saliim.

Amin.

Dengan segala daya dan upaya serta bantuan, bimbingan maupun pengarahan dan hasil
diskusi dari berbagai pihak dalam proses penulisan skripsi ini, maka dengan segala kerendahan
hati penulis mengucapkan terima kasih kepada:.

1. Prof. Dr. H. Mudjia Raharjo, M.Si. selaku Rektor Universitas Islam Negeri Maulana Malik
Ibrahim Malang.

2. Dr. H. Roibin, M.H.I. selaku Dekan Fakultas Syariah UIN Maliki Malang. Terima kasih
Penulis haturkan atas segala ilmu yang telah beliau berikan kepada Penulis.

3. Dr. Sudirman, M.A. Selaku ketua Jurusan Al-Ahwal Al-Syakhshiyyah Fakultas Syariah

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.



4. Dr. H. Fadil, M.Ag., selaku pembimbing dalam penulisan skripsi ini, yang dengan tulus,
sabar serta banyak meluangkan waktunya untuk membimbing dan mengarahkan penulis

sehingga penulisan skripsi ini dapat terselesaikan.

5. Dr. Hj. Umi Sumbulah, M.Ag., selaku dosen wali penulis selama menempuh kuliah di
Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. Terima kasih
penulis haturkan kepada beliau yang telah memberikan bimbingan, saran, serta motivasi
selama menempuh perkuliahan.

6. Segenap Dosen Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
yang telah menyampaikan pengajaran, mendidik, membimbing, serta mengamalkan ilmunya
dengan ikhlas. Semoga Allah swt memberikan pahala-Nya yang sepadan kepada beliau
semua.

7. Staf Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, penulis
mengucapkan terima kasih atas partisipasinya dalam penyelesaian skripsi ini.

8. Bapak Totok Mulyoko, SE, selaku Kepala Desa Kauman yang telah memberikan izin
kepada penulis untuk mengadakan penelitian di Kelurahan Kauman dan membantu dalam
memperoleh data-data yang penulis butuhkan, dan seganap masyarakat Kelurahan Kauman
yang telah banyak membantu dengan memberikan informasi-informasi penting guna

terselesainya penulisan skripsi ini.

9. Teman-teman senasib seperjuangan angkatan 2009, Fakultas Syariah Universitas Islam
Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.
10. Teman-teman X/130 dan yang terlibat di dalamnya.
Semoga apa yang telah penulis peroleh selama kuliah di Fakultas Syariah Universitas

Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang ini, dapat bermanfaat bagi semua pembaca.



Penulis tidak mungkin dapat menyelesaikannya tanpa adanya pihak-pihak yang membantu dalam
hal sekecilpun guna proses penyelesaian skripsi ini, maka dari itu penulis mengucapkan terima
kasih kepada pihak-pihak tersebut semoga Allah SWT membalasnya dengan harapan semoga

karya ilmiah ini bisa memberikan manfaat bagi masyarakat luas.

Malang, 31 Januari 2014
Penulis,

Setyo Nur Kuncoro
NIM 09210047



PEDOMAN TRANSLITERASI
A. Umum

Transliterasi ialah pemindahalihan tulisan Arab ke dalam tulisan Indonesia (Latin),
bukan terjemahan bahasa Arab ke dalam bahasa Indonesia. Termasuk dalam kategori ini
ialah nama Arab, sedangkan nama Arab dari bangsa selain Arab ditulis sebagaimana ejaan
bahasa nasionalnya, atau sebagaimana yang tertulis dalam buku yang menjadi rujukan.
Penulisan judul buku dalam footnote maupun daftar pustaka, tetap menggunakan ketentuan
transliterasi ini.

Banyak pilihan dan ketentuan transliterasi yang dapat digunakan dalam penulisan
karya ilmiah, baik yang berstandart internasional, maupun ketentuan khusus yang digunakan
penerbit tertentu. Transliterasi yang digunakan Fakultas syariah Universitas Islam Negeri
Malang Maulana Maluk Ibrahim Malang menggunakan EYD plus, yaitu transliterasi yang
didasarkan atas Surat Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendididkan
dan Kebudayaan Repiblik Indonesia, tanggal 22 Januari 1998, No. 158/1987 dan
0543.b/U/1987, sebagaimana tertera dalam buku pedoman Transliterasi Bahasa Arab (4

Guide Arabic Transliteration),INIS Fellow 1992.

B. Konsonan

\ Tidak dilambangkan o= = DI
< =B L = Th
o =7 L = Dh
S = Ts ¢ = ‘(komamenghadap ke atas)
c =1 ¢ = Gh
¢ = H -« = F
¢ = Kh s = Q
2 =D & K



3 = Dz J =1L

B = R e = M
D = 7 O = N
o = S E) = W
o = Sy = H
o= = Sh s =Y

Hamzah (¢) yang sering dilambangkan dengan alif, apabila terletak diawalkata maka
dalam transliterasinya mengikuti vokalnya, tidak dilambangkan, namunapabila terletak di
tengah atau di akhir kata maka dilambangkan dengan tanda komadiatas (’), berbalik dengan

koma (“), untuk pengganti lambang “¢”.

C. Vokal, panjang dan diftong
Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah ditulisdengan

“a”, kasrah dengan “i”, dlommah dengan “u”, sedangkan bacaan panjangmasing-masing

ditulis dengan cara sebagai berikut:

Vokal (a) panjang = a misalnya Ja menjadi qala
Vokal (i) panjang = i misalnya J8  menjadi qila
Vokal (u) panjang = il misalnya O3 menjadi dina

[13%4]
1

Khusus untuk bacaan ya’ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan “i”, melainkan
tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan ya’ nisbat diakhirnya.Begitu juga untuk

suara diftong, wawu dan ya’ setelah fathah ditulis dengan “aw” dan “ay”. Perhatikan contoh

berikut:
Diftong (aw) = s misalnya J#  menjadi gawlun
Diftong (ay) = S misalnya > menjadi khayrun



D. Ta’marbithah (¢)

Ta 'marbiithah ditransliterasikan dengan “t” jika berada ditengah-tengah kalimat,

tetapi apabila fa ‘marbiithah tersebut berada diakhir kalimat, maka ditaransliterasikan dengan

menggunakan “h” misalnya: 4w 24w menjadi alrisalatli al-mudarrisah, atau apabila

berada ditengah-tengah kalimat yang terdiri dari susunan mudlaf dan mudlaf ilayh, maka

ditransliterasikan dengan menggunakan “t” yang disambungkan dengan kalimat berikutnya,

misalnya: 4&hes 8 menjadi firahmatillah.

E. Kata Sandang dan Lafadh al-Jalalah

Kata sandang berupa “al” (J') ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak di awal

kalimat, sedangkan “al” dalam lafadh jaldlah yang berada di tengah-tengah kalimat yang

disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan contoh-contoh berikut ini:

I.

2.

Al-Imam al-Bukhariy mengatakan...
Al-Bukhariy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan...
Ma sya’ Allah kana wa mdlam yasyd lam yakun.

Billah ‘azza wa jalla.



DAFTAR ISI

HALAMAN COVER
PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPST ..ottt i
HALAMAN PERSETUJUAN ..ottt sttt ettt st i
HALAMAN PENGESAHAN ..ottt st s iii
IMOTTIO ettt bbbt b e ettt et ettt eb et et et eneeeeneneas v
HALAMAN PERSEMBAHAN ..ottt et A%
PRAKATA ettt ettt ettt es et s et en et sen et et s e e e ssenenn vi
PEDOMAN TRANSLITERAST ..ottt e ix
DAFTAR IST .ottt sttt ettt enas Xii
DAFTAR LAMPIRAN ..ottt ettt es Xiv
ABSTRAK .ottt e ettt st eneesteereenen XV
BAB I PENDAHULUAN ..ottt ettt sttt 1
A. Latar Belakang Masalah...........cccccoviiiiiiiiineieeciccecee e 1
B. Rumusan Masalah .........ccooiiiiiiiiiiiee e 7
C. Tujuan Penelitian ...........ccceouiviiiieieirereeie et s e eseste e s nansanes 8
D. Manfaat PEnelitian .........ccoeoeieiiriiiiiiiiciee et 8
E. Definisi Operasional ...........ccoeieierieriieneeieese ettt 9
F. Sistematika Pembahasan ...........cccocoeeiniiiiiiiiiniieenee e 11
BAB II TINJAUAN PUSTAKA ..ottt et 15
A. Penelitian Terdahulu ..o 15
B. Kerangka TEOTL ...cc.ecueuieuiriieiieieeieseeieieieicete ettt se ettt eseeressesaesee e eseessesesneneas 22
L. PerNIKANAN ...t s 22
a. Makna Pernikahan...........ccoooiiiiiiiiiiiic e 22
b. Syarat dan Rukun Pernikahan............ccoceeeeveneieiniiiieececeeeee e 26
1) Syarat Pernikahan ...........cccccocieieeiienieiiiiieeecere e 27
2) Rukun Pernikahan............ccoevvioiiienieiiieieiecice e 29
. Tujuan Pernikahan ............cccceivirenieniciiccccee e 33
2.0 TTAGIST wviiiieeec ettt s e 35
a. Islam dan Perkawinan Lokal ........c.cccooiininiiiniiiee e 35

b. Aspek-aspek Sosiologis Tradisi Perkawinan dalam Islam............ccccc.ceee.. 48



BAB IIIl METODE PENELITIAN ..ottt e 58

AL Jenis Penelitian ........ccooeiiiiiriiiiiiieeie e 59
B. Pendekatan Penelitian ............cccoeviiiiiiiieninieinieei et 60
C. Lokasi Penelitian ..........ccoeeeiiiiiiiiineiiceei ettt 61
D. Metode Penentuan Subjek ........ccecveiviiriicienienieeieieiee et 62
E. Sumber Data...... oo 63
F. Metode Pengumpulan Data ...........ccecuevuiriicienenieeieieieieie et see e 64
G. Metode Pengolahan dan Analisis Data ...........cceceevevivieieieieneseieeccieve e 67
BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN .....ooooiiieii e 72
A. Kondisi Objektif Masyarakat Kelurahan Kauman ...........ccccocceeieeincenennicnienieneennn, 72
1. Gambaran Kondisi Objektif Penelitian ..........cccocovvevieiririnneneceneseeieen 72

2. Kondisi Sosial Keagamaan .............ccoceeueiririerieeneseseeeeieiecieseeeee e 78

3. Kondisi Pendidikan ...........cccooiviiiiiniiiiiiniieecceseeseee e 81

4. Kondisi EKONOMI ....oueiiiiiiiiiiciee e 82

B. Hasil PeNelitian ........ccoooeiiiiiiiiereee sttt 84

1. Prosesi Upacara Perkawinan Adat Keraton Surakarta di Kelurahan Kauman,
Pasar KITWOn, SUTAKATITA ...........ooviiieiiee ettt ea e e 84

2. Makna Yang Terkandung Dalam Prosesi Upacara Perkawinan Adat Keraton
SUTAKAITA ...t s 122

3. Pandangan Ulama dan Masyarakat Kelurahan Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta

Terhadap Tradisi Upacara Perkawinan Adat Keraton Surakarta.................... 138
BAB V PENUTUP ..ottt ettt 160
AL KESTMPUIAN ..ot st are e e enas 160
B SAran ..o e 164
DAFTAR PUSTAKA
LAMPIRAN — LAMPIRAN

DAFTAR RIWAYAT HIDUP



DAFTAR LAMPIRAN

Lampiran | Bukti konsultasi
Lampiran II Surat keterangan telah melakukan penelitian di Kelurahan Kauman Kecamatan
Pasar Kliwon Kota Surakarta

Lampiran III Dokumen pendukung penelitian lainnya



ABSTRAK

Kuncoro, Setyo Nur, 09210047, 2014. TRADISI UPACARA PERKAWINAN ADAT
KERATON SURAKARTA (Studi Pandangan Ulama dan Masyarakat
Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta. Skripsi. Jurusan Al-Ahwal Al-Syakhshiyyah,
Fakultas Syariah, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Dosen
Pembimbing: Dr. H. Fadil, M.Ag.

Kata Kunci : Tradisi, Keraton Surakarta, Perkawinan

Upacara perkawinan adat Keraton Surakarta memiliki ritual yang sangat panjang dan
membutuhkan waktu yang cukup lama. Upacara adat ini dilakukan pada pengantin berdarah biru
dan keturunan ningrat. Namun hal ini sekarang mulai meluntur seiring perkembangan zaman dan
kehidupan sosial masyarakat, Pernikahan adat Keraton Surakarta yang dahulunya hanya
dilakukan oleh para bangsawan atau priyayi, saat ini sudah banyak masyarakat di luar keraton
yang melaksanakan perkawinan mereka dengan adat perkawinan Keraton Surakarta. Hal ini
mereka lakukan semata-mata menjunjung tinggi tradisi budaya dan kearifan lokal yang ada

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengetahui prosesi dari upacara perkawinan adat
Keraton Surakarta, selain itu juga agar dapat memahami makna-makna yang terkandung dalam
tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta, serta memahami hubungan tradisi upacara
perkawinan adat Keraton Surakarta terhadap hukum perkawinan Islam. Penelitian ini
menggunakan pendekatan Kualitatif. Sedangkan data yang dikumpulkan berupa data primer dan
data sekunder yang dilakukan dengan teknik wawancara dan dokumentasi yang kemudian data
tersebut diedit, diperiksa dan disusun secara cermat serta diatur sedemikian rupa yang kemudian
dianalisis.

Dalam penelitian ini diperoleh tiga kesimpulan. Pertama, Dalam penelitian ini diperoleh
tiga kesimpulan. Pertama, prosesi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta memiliki tata cara
yang khas. Dalam keluarga tradisional, upacara pernikahan dilakukan menurut tradisi turun-
temurun yang terdiri dari banyak sub-upacara. Kedua, terdapat perbedaan pada setiap masyarakat
dalam menanggapi tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta. Dalam proses
berlangsungnya tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta ini terjadi pro kontra antar
masyarakat. Tidak sedikit masyarakat yang mengatakan bahwa tradisi ini memperlambat dan
mempersulit proses pernikahan. Akan tetapi masih banyak pula masyarakat yang menganjurkan
pelaksanaan tradisi ini dan tidak meninggalkan tradisi-tradisi yang ada yang seharusnya
dijunjung tinggi dan harus dilestarikan. Ketiga, tradisi upacara perkawinan adat Keraton
Surakarta yang terjadi pada saat ini tidak bertentangan atau sejalan dengan nilai-nilai yang
terdapat dalam ajaran Islam serta kebiasaan itu tidak menghalalkan yang haram atau sebaliknya.
Tradisi ini menjadi baik karena tidak merusak dari tujuan-tujuan pernikahan dan memberi makna
untuk menjaga nilai-nilai budaya, maka tradisi ini bisa dikatagorikan sebagai ‘urf dan
mengandung kemaslahatan.



BABI

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Perkawinan oleh Al-Qur’an disebut dengan kata C&s dan 3=, Nikah menurut

bahasa berarti kawin atau setubuh. Sedangkan mitsdq berarti perjanjian atau persetujuan.

Perkawinan menurut syara’ :
by adly O, e Jeaddl ) sgilt Wiall o 8y

Artinya :
“Suatu ungkapan menyangkut akad (antara seorang laki-laki dan seorang
perempuan) yang telah dikenal, yang mencakup rukun-rukun dan syarat-
syarat”.

*Ny. Soemiyati, S. H, Hukum Perkawinan Islam dan Undang-undang Perkawinan (Yogyakarta: Liberty, 2004),

h.76.



Akad nikah merupakan mitsdg (perjanjian) di antara sepasang suami istri. Allah

Subhanahu wa Ta'ala berfirman:

TN (& e e Lo E
”2 I; \5"'9 " d"‘}
w “ -

Arinya: “Dan mereka (para istri) telah mengambil dari kalian (para suami) perjanjian
yang kuat”?

Nilai kemuliaan atau kesakralan pernikahan dalam Islam juga tercermin dari
“prosesi” pendahuluan yang juga beradab. Islam hanya mengenal proses ta ‘aruf. Bukan
praktik iseng atau coba-coba layaknya pacaran. Namun dilambari niatan yang tulus untuk
berumah tangga sebagai bentuk ibadah kepada Allah SWT diringi dengan kesiapan untuk
menerima segala kelebihan dan kekurangan dari pasangan hidupnya. Bukan niatan-niatan
duniawi seperti mengejar materi, menutup aib, mengubur rasa malu, atau sekadar pelarian
dari patah hati.*

Upacara perkawinan adat Keraton Surakarta memiliki ritual yang sangat panjang
dan membutuhkan waktu yang cukup lama, yakni sekitar satu minggu. Upacara adat ini
dilakukan pada pengantin berdarah biru dan keturunan ningrat. Akan tetapi saat ini
banyak juga yang melakukan prosesi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta
meskipun pengantinnya tidak keturunan ningrat, hanya karena semata-mata ingin nguri-
uri kebudayaan Jawa. Perkawinan adat Keraton Surakarta memiliki tata cara yang khas.

Dalam keluarga tradisional, upacara pernikahan dilakukan menurut tradisi turun-temurun

yang terdiri dari banyak sub-upacara, yaitu: Panembung, Paningset, Liru Kalpika, Sowan

’QS. An-Nisa’ (4): 21
*Murtadha Muthahhari, Perempuan dan Hak-haknya menurut Pandangan Islam(Jakarta: Lentera, 2009), 295-296.



Leluhur, Wilujengan, Pasang Tarub, Tuwuhan, Siraman, Paes, Sesadeyan Dawet,
Sengkeran, Mododareni, ljab/Nikah, Panggih, Sepasaran, Lan Wilujengan.’

Pesta Perkawinan yang meriah, pada zaman dahulu hanya dilakukan oleh para
bangsawan, khususnya raja. Para bangsawan atau priyayi itu sangat njelimet dalam
menentukan jodoh bagi anaknya. Mereka mempertimbangkan bibit,bebet,bobot. Bibit
adalah faktor darah dan keturunan. Bebet adalah faktor status sosial mempelai dan
keluarganya. Sedangkan bobot adalah faktor harta benda.’

Pada masa lalu, hal ini sering ditafsirkan bahwa laki-laki dari kaum ningrat, harus
berjodoh dengan putri ningrat pula. Keluarga yang kaya harus berjodoh dengan keluarga
yang berharta pula. Tujuannya adalah demi kebaikan kedua mempelai dikelak kemudian
hari. Sayangnya, hal ini sering diberi embel-embel, gengsi dan harga diri keluarga.
Apalagi jika yang lebih tinggi setatusnya adalah pihak perempuan. Pengantin putri yang
latar belakang sosial lebih tinggi dari pengantin laki-laki ini, pada masa lalu sering
diibaratkan walang gambuhi. Walang gambuh adalah sejenis belalang yang betinanya
jauh lebih besar daripada jantannya.’

Namun hal ini sekarang mulai meluntur seiring perkembangan zaman dan
kehidupan sosial masyarakat, Pernikahan adat Keraton Surakarta yang dahulunya hanya
dilakukan oleh para bangsawan atau priyayi, saat ini sudah banyak masyarakat di luar

keraton yang melaksanakan perkawinan mereka dengan adat perkawinan Keraton

*Mas Ngabehi Suseno Priyo Suseno, Pasemon Ing Tatacara Lan Upacara Penganten Surakarta (Surakarta: 1992),

h.1-3.

M. Hariwijaya, Tatacara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa (Jogjakarta: Hanggar Kreator, 2004), h.6-7.
" M. Hariwijaya, Tatacara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa (Jogjakarta: Hanggar Kreator, 2004), h. 7.



Surakarta. Hal ini mereka lakukan semata-mata menjunjung tinggi tradisi budaya dan
kearifan lokal yang ada.®

Pelaksanaan perkawinan adat Keraton Surakarta di luar Keraton Kasunana yang
dilakukan masyarakat bersumber dari kepercayaan sebagian masyarakat yang masih
menjunjung tinggi peninggalan-peninggalan ajaran moral yang telah di ajarkan sejak
dahulu oleh pendahulu-pendahulu mereka. Sebagian Masyarakat meyakini melaksanakan
tradisi yang telah diajarkan oleh nenek moyang dapat membawa berkah dan keuntungan
dalam kehidupan. Bahkan dalam benak mereka tersimpan pemikiran ‘Pejah Gesang
Nderek Sultan’ yang bermakna mati hidup mengikuti dan taat terhadap Raja. Begitu kuat
ajaran dan pemikiran mereka terhadap budaya dan tradisi lokal membuat mereka masih
tetap melaksanakan ajaran tersebut walaupun zaman dan kehidupan sosial semakin
berkembang seiring berjalannya waktu.’

Tiap masyarakat tentu ada budaya dan tradisinya dan tiap budaya dan tradisi tentu
ada masyarakatnya, karena keduanya satu kesatuan, dua diantaranya yang satu dari
tunggal membentuk sosial budaya masyarakat. Norma yang berlaku pada masyarakat
adalah norma kebiasaan. Adapun norma kebiasaan itu sendiri adalah sekumpulan
peraturan sosial yang berisi petunjuk atau peraturan yang dibuat secara sadar atau tidak
tentang prilaku yang diulang-ulang sehingga prilaku tersebut menjadi sebuah kebiasaan.
Norma-norma itu adalah nilai budaya yang sudah terkait kepada peranan-peranan tertentu
dari manusia dalam masyarakat.

Sebagai mana latar belakang tersebut, maka akan sangat penting untuk diadakan

penelitian langsung kepada masyarakat terkait. Untuk mengetahui pandangan mereka

® Muhammad Muhtarom, Wawancara, ( Surakarta, 21 Desember 2013.)
° Totok Mulyoko, Wawancara, ( Surakarta, 23 Desember 2013.)



terhadap tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta yang masih dilakukan oleh

sebagian masyarakat Kauman, Pasar kliwon, Surakarta.

Berdasarkan beberapa ulasan diataslah, maka hal menarik yang ingin penulis teliti
adalah tentang tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta di kalangan
masyarakat Kauman, Pasar kliwon, Surakarta dan alasan masyarakat mengapa masih
menjalankan tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta. Dan peneliti menentukan judul
yang sesuai dengan penelitian ini : “TRADISI UPACARA PERKAWINAN ADAT
KERATON SURAKARTA (Studi Pandangan Ulama dan Masyarakat Kauman,

Pasar Kliwon, Surakarta)”.

. Rumusan Masalah

Dari latar belakang tersebut peneliti merumuskan masalah sebagai berikut:

1. Bagaimana prosesi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta pada masyarakat
Kauman, Pasar kliwon, Surakarta?

2. Apa makna yang terkandung dalam prosesi upacara perkawinan adat Keraton
Surakarta pada masyarakat Kauman, Pasar kliwon, Surakarta?

3. Bagaimana pandangan ulama dan masyarakat Kauman, Pasar kliwon, Surakarta
terhadap tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta?

. Tujuan Penelitian

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mendapatkan gambaran yang lebih jelas
tentang:
1. Untuk mengetahui prosesi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta pada

masyarakat Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta.



2. Untuk mengetahui makna yang terkandung dalam prosesi upacara perkawinan adat
Keraton Surakarta pada masyarakat Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta.
3. Untuk mengetahui pandangan masyarakat Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta terhadap
tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta.
D. Manfaat Penelitian
Beberapa manfaat dari penelitian ini adalah:
1. Manfaat teoritis
a. Manfaat penelitian ini agar dapat menjadi bahan informasi terhadap kajian
akademis sebagai masukan bagi penelitian yang lain dalam tema yang berkaitan
sehingga dapat dijadikan referensi bagi peneliti berikutnya.
b. Secara pribadi dapat menambah ilmu, informasi dan pengalaman mengenai hukum
Islam, Adat dan kebudayaan masyarakat yang bersangkutan.
2. Manfaat praktis
a. Secara sosial, dapat memberikan informasi kepada masyarakat yang
berkepentingan untuk memahami bagaimana prosesi dan makna yang terkandung
dalam tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta.
b. Sebagai bahan wacana, diskusi dan informasi bagi mahasiswa Fakultas Syari’ah.
E. Definisi Operasional
Untuk mempermudah penelitian, penulis membatasi masalah yang diteliti sebagai
berikut:
1. Tradisi
Didalam Wikipedia tradisi adalah sesuatu yang telah dilakukan untuk sejak lama

dan menjadi bagian dari kehidupan suatu kelompok masyarakat, biasanya dari suatu



negara, kebudayaan, waktu, atau agama yang sama. Hal yang paling mendasar dari
tradisi adalah adanya informasi yang diteruskan dari generasi ke generasi baik tertulis
maupun lisan, karena tanpa adanya ini, suatu tradisi dapat punah.
. Upacara perkawinan adat Keraton Surakarta

Tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta memiliki tata cara yang khas.
Dalam keluarga tradisional, upacara perkawinan dilakukan menurut tradisi turun-
temurun yang terdiri dari banyak sub-upacara. Upacara perkawinan adat pengantin
Jawa sebenarnya bersumber dari tradisi keraton. Bersamaan dengan itu lahir pula seni
tata rias pengantin dan model busana pengantin yang aneka ragam. Seiring
perkembangan zaman, adat istiadat perkawinan tersebut, lambat laun bergerak keluar
tembok keraton. Sekalipun sudah dianggap milik masyarakat, tapi masih banyak
calon pengantin yang ragu-ragu memakai busana pengantin basahan (bahu terbuka)
yang konon hanya diperkenankan bagi mereka yang berkerabat dengan keraton.
Bertolak dari kenyataan tersebut, sudah sering diselenggarakan sarahsehan yang
berkenan dengan adat istiadat perkawinan oleh kerabat keraton, agar masyarakat
merasa mantap mendandani calon pengantin dengan gaya keraton, sekaligus agar
tidak terjadi kekeliruan dalam penerapannya.
. Masyarakat

Masyarakat merupakan sekumpulan manusia yang saling “bergaul”, atau dengan
istilah ilmiah, saling “berinteraksi”’. Suatu kesatuan manusia dapat mempunyai
prasarana melalui apa warga-warganya dapat saling berinteraksi. Dalam bahasa

Inggris dipakai istilah society yang berasal dari bahasa latin socius, yang berarti



“kawan”. Istilah masyarakat sendiri berasal dari akar kata bahasa Arab syaraka yang
berarti “ikut serta, berpartisipasi”.'’
F.Sistematika Pembahasan

Dalam sistematika pembahasan, penulis lebih menguraikan gambaran pokok
pembahasan yang akan disusun dalam sebuah laporan penelitian secara sistematis yang
akhirnya laporan penelitian terdiri dari lima bab dan masing-masing bab mengandung
beberapa sub bab, antara lain:

Bab Pertama : pendahuluan. Pendahuluan terdiri dari latar belakang yang
menjelaskan tentang alasan peneliti memilih judul tersebut.Rumusan masalah, yaitu
merupakan inti dari dilaksanakannya penelitian ini. Tujuan penelitian dan manfaat
penelitian yang menyampaikan tentang dampak dari penelitian ini baik secara teoritis
maupun praktis.

Bab Kedua Mencakup penelitian terdahulu yang menjelaskan beberapa
penelitian terdahulu guna membandingkan serta menjadi rujukan untuk penelitian yang
dilakukan penulis, kajian pustaka yang berisi tinjauan umum tentang pernikahan yang
meliputi pengertian dan dasar hukum pernikahan serta rukun dan syarat pernikahan.
Dalam bab ini juga membahas macam-macam syarat serta perbedaannya dengan rukun,
termasuk juga dalam bab ini pembahasan tentang tujuan pernikahan. Dalam bab ini juga
membahas tentang tradisi atau adat dalam hukum Islam.

Bab Ketiga : Metode penelitian yang dijadikan sebagai instrumen dalam
penelitian untuk menghasilkan penelitian yang lebih terarah dan sistematis. Adapun
pembagian dari metode penelitian ini antara lain : lokasi penelitian, jenis penelitian,

pendekatan penelitian, metode penentuan subjek, metode pengumpulan data, sumber

K oentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antripologi (Jakarta: Rineka Cipta, 1990), h. 143-144



data, metode pengolahan dan analisis data, yang digunakan sebagai rujukan bagi peneliti
dalam menganalisis semua data yang sudah diperoleh.

Bab Keempat :Mencakup pembahasan tentang penyajian dari hasil penelitian
yang meliputi: latar belakang obyek penelitian, penyajian dan analisis data yang masing-
masing bersumber dari konsep teori yang ada. Dalam hal ini meliputi tradisi upacara
perkawinan adat Keraton Surakarta pada masyarakat Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta,
sekaligus sebagai jawaban dari rumusan masalah sehingga dapat diambil hikmah dan
manfaatnya.

Bab Kelima : Penutup, yang didalamnya berisikan kesimpulan dan saran.
Kesimpulan yang dipaparkan oleh peneliti akan memuat poin-poin yang merupakan inti
pokok dari data yang telah dikumpulkan. Singkatnya, kesimpulan merupakan jawaban
inti dari rumusan masalah yang penulis paparkan, sedangkan saran memuat tentang
berbagai hal yang dirasa belum dilakukan dalam penelitian ini, namun kemungkinan
dapat dilakukan pada penelitian yang terkait berikutnya.

Selanjutnya adalah lampiran-lampiran yang berisi beberapa data langsung yang
diperoleh dari lokasi penelitian, Lampiran-lampiran ini disertakan sebagai tambahan
informasi dan bukti keabsahan data bahwa peneliti benar-benar telah melakukan

penelitian tersebut.



BAB1II

TINJAUAN PUSTAKA

A. Penelitian Terdahulu
Pada penelitian sebelumnya, walaupun penulis tidak menemukan penelitian
yang mirip dengan tema penulis, tetapi ada beberapa penelitian yang memperbincangkan
masalah tradisi, diantaranya adalah:

1. Penelitian oleh Ali Akbarul Falah."' Permasalahan dalam penelitian ini, terketak pada
dua titik bahasan, yaitu: pandangan masyarakat terhadap tradisi Mattunda Wenni
Pammulang (Penangguhan Malam Pertama), menggali persepsi masyarakat tentang
tradisi yang berjalan dalam lingkup objek penelitian. Kedua; ketaatan masyarakat
terhadap tradisi objek penelitian ini, transparansi masyarakat menerima tradisi
perkawinan yang berlaku. Tujuan penelitian ini untuk mengetahui lebih dalam
mengenai persepsi, sikap, antusias masyarakat terhadap tradisi perkawinan ini.
Menggali lebih dalam pandangan masyarakat mengenai legalitas tradisi Mattunda

Wenni Pammulang menurut masyarakat mengenai objek penelitian.

" Ali Akbarul Falah, Pandangan Masyarakat Islam terhadap Tradisi Mattunda Wenni Pammulang dalam
Perkawinan Adat Bugis di Kecamatan Gantarang Kabupaten Bulukumba Sulawesi Selatan. Skripsi Jurusan Ahwal
Al-Syakhsiysh Fakultas Syari’ah Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 2009.



Hasil penelitian menunjukkan bahwa, Tradisi Mattunda Wenni Pammulang
(Penangguhan Malam Pertama) masyarakat Islam Bugis, memiliki dua persepsi,
yaitu: pro terhadap tradisi Mattunda Wenni Pammulang yaitu dari kalangan
masyarakat Islam Tradisionil dan kontra terhadap Mattunda Wenni Pammulang yaitu
masyarakat Salaf. Masyarakat tetap menjalankan tradisi tersebut beralasan agar
kemaslahatan kedua mempelai di hari kemudian terjamin dan terbentuk keluarga yang
harmonis, nasehat-nasehat yang diperoleh ketika masa penangguhan sangat
membantu untuk menyongsong keluarga baru. Adapun yang kontra, mempertahankan
tekstualitas ajaran agama, tradisi tersebut adalah bid ‘ah menurut mereka. Tradisi ini
dapat ditoleransi dengan dalih bahwa tidak ada pertentangan dengan nash, dan
mengacu pada kaidah figh tradisi dapat dijadikan dasar (pertimbangan) hukum.

2. Penelitian oleh Hardianto Ritonga.'> Penelitian ini memfokuskan pada bagaimana
prosesi perkawinan adat Batak di daerah Padang Sidimpuan, apa konsekuensi bagi
pelaku pernikahan semarga dalam adat batak di daerah Padang Sidimpuan, serta
bagaimana analisis hukum islam terhadap pernikahan semarga di daerah Padang

Sidimpuan.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa, perkawinan semarga dalam Masyarakat
Adat Padang Sidimpuan masih dianggap sesuatu yang tabu, walaupun dalam agama
islam hal ini sebenarnya tidak dipermasalahkan, tetapi pelaku yang melakukan
perkawinan semarga harus merombak marga si pengantin perempuan dengan marga

dari ibu suaminya agar tutur sapa yang semestinya tidak menjadi rusak ataupun

12 Hardianto Ritonga, Perkawinan Adat Batak di Daerah Padang Sidimpuan, Sumatera Utara (Kajian
fenomenologis). Skripsi Jurusan Ahwal Al-Syakhsiysh Fakultas Syari’ah Universitas Islam Negeri Maulana Malik
Ibrahim Malang. 2011.



tumpang tindih. Adapun konsekwensinya bagi pelaku adalah mereka tidak bisa
mengikuti upacara adat setempat apabila ada horja (perayaan besar), karena mereka
melanggar ketentuan yang berlaku yang masih disakralkan sampai sekarang. Karena
keyakinan masyarakat adat padang sidimpuan semarga berarti dongan sabutuha
(saudara kandung) apabila hal itu dilanggar berarti ada konsekwensi hukum adat yang
berlaku bagi mereka. Seperti mengganti marga, membayar denda adat yang
ditimpakan kepada mereka atas perbuatan mereka yang melanggar atura-aturan adat
yang berlaku.

3. Penelitian oleh M. Farid Hamasi.”” Penelitian ini memfokuskan pada bagaimana
pelaksanaan tradisi srah-srahan dalam perkawinan adat Jawa Di Desa Jotangan Kec.
Mojosari Kab. Mojokerto dan makna-makna yang terkandung, serta bagaimana
pandangan masyarakat Islam Di Desa Jotangan Kec. Mojosari Kab. Mojokerto
terhadap tradisi srah-srahan dalam perkawinan adat Jawa.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Acara srah-srahan bermakna sakral dalam
perkawinan adat Jawa Di Desa Jotangan Kec. Mojosari Kab. Mojokerto. Di dalam
runtutan upacara pernikahan adat Jawa yang ada di desa ini wajib ada prosesi srah-
srahan. Karena dari acara srah-srahan itu, semua ada syarat-syarat yang harus
dipenuhi. tidak ada keteragan mengenai sejarah latar belakang dimulainya prosesi
srah-srahan. Namun, semua masyarakat mengamini apabila prosesi itu telah lama
dilaksanakan turun temurun di desa Jotangan Kec. Mojosari Kab. Mojokerto.

Selebihnya, mereka lebih menekankan mengenai pentingnya manfaat yan terdapat

M. Farid Hamasi, Ritual Srah-Srahan dalam Perkawinan Adat Jawa (Kasus di Desa Jotangan Kec. Mojosari
Kab. Mojokerto). Skripsi Jurusan Ahwal Al-Syakhsiysh Fakultas Syari’ah Universitas Islam Negeri Maulana Malik
Ibrahim Malang. 2011.



dalam prosesi srah-srahan, yaitu meliputi : silaturrahmi, tolong-menolong, dan

musyawarah.

4. Penelitian oleh Paisal Fahmi Harahap.'* Penelitian ini memfokuskan pada bagaimana

tradisi perkawinan adat yang ada di wilayah Kelurahan Hutaimbaru Kecamatan
Padangsidempuan Hutaimbaru Kota Padangsidempuan. Hal ini dilatar belakangi
pentingnya menyambung tali silaturrahmi sehingga tidak putus. Rumusan masalah
yang dikaji dalam skripsi ini adalah: Pandangan Hukum Islam terhadap tradisi
perkawinan Manyonduti.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa, tedapat tradisi perkawinan yang turun-
temurun oleh masyarakat Batak dari semua kalangan dan diyakini dapat menyambung
dan mempererat tali silaturrahmi kekeluargaan. Tradisi ini merupakan tradisi yang
baik karena menganjurkan agar tetap menjalin silaturrahmi.Akan tetapi seiring
berkembangnya zaman, tradisi ini sudah jarang dilakukan. Adapun hukum
Manyonduti adalah boleh, karena menganjurkan untuk tetap mempererat tali
silaturrrahmi dan selama tidak ada tekanan dan paksaan dalam mengadakan
perkawinan Manyonduti.

Pada penelitian-penelitian terdahulu penulis tidak menemukan pembahasan yang
sama dengan tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta, meskipun dari
beberapa penelitian terdahulu banyak yang membahas tentang tradisi perkawinan adat.
Akan tetapi disini peneliti menemukan pembahasan mengenai salah satu prosesi dalam
perkawinan adat Jawa pada penelitian terdahulu yaitu tradisi srah-srahan dalam

perkawinan adat Jawa Di Desa Jotangan Kec. Mojosari Kab. Mojokerto. Tradisi srah-

' Paisal Fahmi Harahap, Tradisi Manyonduti Dalam Adat Perkawinan Masyarakat Batak Perspektif Tokoh Elit.
Skripsi Jurusan Ahwal Al-Syakhsiysh Fakultas Syari’ah Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.

2012.



srahan memang salah satu rentetan dari sekian banyak prosesi yang dijalani pada acara
perkawinan adat Keraton Surakarta, Kendati demikian tradisi srah-srahan dalam
perkawinan adat Jawa Di Desa Jotangan Kec. Mojosari Kab. Mojokerto secara filosofis

dan subtansi sangat berbeda dengan tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta.

B. Kerangka Teori
1. Perkawinan
a. Makna Perkawinan
Perkawinan atau pernikahan dalam literartur figh berbahasa Arab disebut
dengan dua kata, yaitu nikah dan zawaj. Kedua kata ini yang terpakai dalam
kehidupan sehari-hari orang Arab dan banyak terdapat dalam Al-quran dan
Hadist Nabi Muhammad SAW. Kata na-ka-ha banyak terdapat dalam Al-Quran
dengan arti kawin. Secara arti kata nikah berarti bergabung, hubungan kelamin,
dan juga berarti akad" yang berarti “mengadakan perjanjian pernikahan”. Dalam
pemakaian bahasa sehari-hari perkataan “nikah” lebih banyak dipakai dalam arti

2

kiasan daripada arti yang sebenarnya, bahkan ‘“nikah” dalam arti yang
sebenarnya jarang sekali dipakai pada saat ini."®

Menurut pengertian sebagian fuqaha pernikahan ialah:

“Aqad yang mengandung ketentuan hukum kebolehan hubungan kelamin

’

dengan lafadl nikah atau ziwaj atau yang semakna keduanya.’

5 Amir Syarifuddin, Hukum Perkawinan islam di Indonesia (Jakarta: Prenada Media, 2007), h. 36.
"°Kamal Muchtar, Asas-asas Hukum Islam Tentang Perkawinan ( Jakarta: Bulan Bintang, 1974), h. 11.



Pengertian ini dibuat hanya melihat satu segi saja ialah kebolehan hukum,
dalam hubungan antara seorang laki-laki dengan seorang wanita yang semula
dilarang menjadi dibolehkan. Padahal setiap perbuatan hukum itu mempunyai
tujuan dan akibat ataupun pengaruhnya. Hal-hal inilah yang menjadi perhatian
manusia pada umumnya dalam kehidupannya sehari-hari. Dapat terjadinya
perceraian, kurang adanya keseimbangan antara suami istri, sehingga
memerlukan penegasan arti pernikahan bukan saja dari segi kebolehan hubungan
melainkan juga dari segi tujuan dan akibat hukumnya. Jika kita menyadari hal
tersebut, maka pengertian perkawinan diatas harus diperluas sehingga lebih
mencakup pelaksanaan, tujuan dan akibat hukumnya. Pengertian seperti ini kita
dapati para ahli hukum Islam Mutaakhirin seperti yang ditulis oleh Muhammad
Abu Ishrah bahwa Nikah Ziwaj ialah:

“Aqad yang memberikan faedah hukum kebolehan mengadakan hubungan

keluarga (suami-istri) antara pria dan wanita dan mengadakan tolong

menolong dan memberi batas hak bagi pemiliknya serta pemenuhan
kewajiban bagi masing-masingnya.”

Dari pengertian yang kedua ini perkawinan mengandung aspek akibat
hukum melangsungkan perkawinan, ialah saling mendapat hak dan kewajiban
serta mengadakan pergaulan yang dilandasi tolong-menolong. Karena
perkawinan termasuk pelaksanaan agama, maka didalamnya terkandung adanya
tujuan atau maksud mengharap keridhaan Allah SWT.

Para mujtahid sepakat bahwa nikah adalah suatu ikatan yang dianjurkan

syari’at. Orang yang sudah berkeinginan untuk nikah dan khawatir terjerumus ke



dalam perbuatan zina, sangat dianjurkan untuk melaksanakan nikah. Yang
demikian adalah lebih utama daripada haji, shalat, jithad dan puasa sunnah.
Demikian menurut kesepakatan para imam madzhab.

Undang-Undang Perkawinan, dalam pasal 1 merumuskan pengertian
perkawinan sebagai berikut:

“Perkawinan ialah ikatan lahir bathin antara seorang pria dan seorang wanita
sebagai suami isteri dengan tujuan membentuk keluarga (rumah tangga) yang
bahagia dan kekal berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa”."”

Pada dasarnya pengertian perkawinan disini ialah banyak memiliki
perbedaan. Perbedaan yang terdapat bukan untuk memperlihatkan pertentangan,
tetapi hanya membedakan dimana lebih menambahkan unsur-unsur pada masing-
masing perumus. Tetapi dalam perbedaan tersebut ditemukan adanya kesamaan
unsur mengenai pengertian pernikahan, yaitu suatu ikatan perjanjian. Ikatan
perjanjian disini berbeda dengan ikatan akad jual beli maupun akad sewa-
menyewa, tetapi akad disini merupakan akad suci yang disatukan oleh kedua
pihak laki-laki dan perempuan untuk menuju suatu keluarga yang harmonis
sesuai syari’at islam.

b. Syarat dan Rukun Pernikahan

Rukun dan syarat adalah sesuatu bila ditinggalkan akan menyebabkan
sesuatu itu tidak syah. Di dalam rukun dan syarat pemikahan terdapat beberapa
pendapat, yaitu sebagai contoh menurut Abdullah Al-Jaziri dalam bukunya Figh
‘Ala Madzahib Al-’arba’ah menyebutkan yang termasuk rukun adalah al-ijab

dan al-gabul dimana tidak ada nikah tanpa keduanya. Menurut Sayyid Sabiq juga

YSoemiyati, Hukum Perkawinan Islam dan Undang-Undang Perkawinan (Y ogyakarta: Liberty, 2004), h. 9.



menyimpulkan menurut fugoha’, rukun nikah terdiri dari al-jjab dan al-qabul
sedangkan yang lain termasuk ke dalam syarat.

Menurut Hanafiyah, rukun nikah terdiri dari syarat-syarat yang terkadang
dalam sighat, berhubungan dengan dua calon mempelai dan berhubugan dengan
kesaksian. Menurut Syafiiyyah melihat syarat perkawinan itu ada kalanya
menyangkut sighat, wali, calon suami-istri dan juga syuhud. Menurut Malikiyah,
rukun nikah ada 5: wali, mahar, calon suami-istri, dan sighat. Jelaslah para ulama
tidak saja membedakan dalam menggunakan kata rukun dan syarat tetapi juga
berbeda dalam detailnya. Malikiyah tidak menetapkan saksi sebagai rukun,
sedangkn syafi’i menjadikan 2 orang saksi menjadi rukun.'®

1) Syarat Pernikahan
Syarat-syarat nikah menurut agama Islam diperinci ke dalam
syarat-syarat untuk mempelai wanita dan syarat-syarat untuk mempelai
laki-laki. Syarat-syarat nikah ini dapat digolongkan ke dalam syarat
materiil dan harus dipenuhi agar dapat melangsungkan pernikahan.
Syarat bagi calon mempelai laki-laki:
a) Beragama Islam
b) Terang laki-lakinya (bukan banci)
c) Tidak dipaksa (dengan kemauan sendiri)
d) Tidak beristri lebih dari empat orang
e) Bukan mahramnya bakal istri

f) Tidak mempunyai istri yang haram dimadu dengan bakal istrinya

"M-Ihwanuddin, “Rukun dan Syarat Pernikahan Disertai dengan KHI (Kompilasi Hukum
Islam)” http://mihwanuddin.wordpress.com/2011/03/1 7/rukun-dan-syarat-pernikahan-menurut-khi-kompilasi-
hukum-islam/,diakses tanggal 21 Desember 2013.




g) Mengetahui bakal istrinya tidak haram dinikahinya
h) Tidak sedang dalam ihram haji atau umrah
Syarat bagi calon mempelai wanita:
a) Beragama Islam
b) Terang perempuannya (bukan banci)
c) Telah memberi izin kepada wali untuk menikahkannya
d) Tidak bersuami, dan tidak ada masalah idah
e) Bukan mahram bakal suami
f) Belum pernah dili’an (sumpah li’an) oleh bakal suaminya
g) Terang orangnya
h) Tidak sedang dalam ihram haji atau umrah
Tidak dipenuhinya syarat-syarat nikah tersebut di atas berakibat
batal atau tidak sah ( fasid ) nikahnya."
2) Rukun Pernikahan
Rukun nikah merupakan hal-hal yang harus dipenuhi pada waktu
melangsungkan perkawinan. Jadi dapat digolongkan kedalam syarat formil,
dan terdiri atas:
a) Adanya calon mempelai lali-laki dan wanita
b) Harus ada wali bagi calon mempelai perempuan
c) Harus disaksikan oleh dua orang saksi
d) Akad nikah, yaitu ijab dari wali mempelai perempuan atau wakilnya

dan Kabul dari mempelai laki-laki atau wakilnya.

" Asmin, Status Perkawinan Antar Agama Ditinjau Dari Undang-undang Perkawinan No. 1/1974 (Jakarta: Dian
Rakyat, 1986), h. 31-32.



Rukun nikah merupakan bagian dari hakikat perkawinan, artinya
bila salah satu rukun nikah tidak terpenuhi, maka tidak akan terjadi suatu
perkawinan.

Bila tidak ada calon mempelai yang akan melangsungkan
perkawinan, tidak ada suatu perkawinan. Calon mempelai masing-masing
harus bebas dalam menyatakan persetujuannya, hal ini menuntut
konsekuensi bahwa kedua calon mempelai haruslah sudah mampu
memberikan persetujuan untuk mengikatkan diri dalam suatu perkawinan,
dan ini hanya dapat dilakukan oleh orang yang sudah mampu berfikir
mandiri, dewasa dan bebas dari tekanan pihak lain di luar dirinya, yang
menurut istilah hukum Islam berarti sudah “Aqil Baligh” (baligh berakal),
dalam arti sudah mampu melakukan perkawinan (Undang-undang
No.1/1974 menentukan usia 16 tahun untuk wanita dan 19 tahun untuk
pria). Dengan dasar ini sebenarnya Islam mengajarkan asas kedewasaan
jasmani dan rohani untuk dapat melangsungkan pernikahan. Pernikahan
anak-anak hanyalah dimungkinkan dalam hal-hal atau keadaan tertentu
saja.

Wali menurut ajaran Syafi’i dan Maliki merupakan soal penting.
Menurut ajarannya, tidak ada nikah tanpa wali. Hanafi dan Hambali lain
lagi pandangannya; walaupun nikah itu tidak memakai wali, nikahnya tetap
sah. Paham ini dianut juga oleh sarjana Indonesia yaitu, Prof. Hazairin SH

dan Sayuti Thalib SH.



Sayuti Thalib SH mengikuti pendapat Imam Abu Hanifah dan
Prof. Hazairin, dengan mengatakan bahwa memang dari segi hukum, wali
bagi perempuan yang sudah dewasa tidak menjadi syarat sahnya
pengikatan diri dalam perkawinan, tetapi ada baiknya wanita itu memakai
wali dalam melakukan ijab dan gabul.

Sebagian besar ulama mengatakan, bahwa saksi merupakan rukun
nikah. Menurut Syafi’i, Hanafi dan Hambali, akad nikah yang tidak
dihadiri oleh dua orang saksi, tidak sah. Dasarnya adalah Hadits Nabi yang
mengatakan : “tidak ada/tidak sah nikah, melainkan dengan wali dan
dengan dua orang saksi yang adil”. Menurut Syafi’i dan Hambali, dua
orang saksi itu harus muslim. Tidak sah bila dua orang saksi itu bukan
muslim, yaitu bila perkawinan dilakukan antara seorang muslim dengan
wanita yang bukan muslim.

Rukun nikah yang keempat, yaitu ijab dan gabul, merupakan
rukun nikah yang menentukan, karena dengan diucapkannya ijab
(penegasan kehendak untuk mengikatkan diri dalam perkawinan) oleh wali
mempelai perempuan atau wakilnya, dan gabul (penegasan penerimaan
mengikatkan diri sebagai suami istri) yang dilakukan mempelai laki-laki
atau wakilnya, maka akad nikah secara yuridis mempunyai kekuatan
mengikat bagi kedua mempelai, dalam arti bahwa perkawinan mereka
sudah sah. Jadi ijab gabul merupakan inti dari perkawinan menurutagama

Islam.



Sehubungan dengan pelaksanaan ijab gabul, Sayuti Thalib SH
berpendapat, pengucapan ijab oleh mempelai wanita dan gabul oleh
mempelai pria adalah terbalik. Seyogyanya pihak mempelai prialah yang
mengucapkan ijab dan mempelai wanita yang mengucapkan gabul.
Selanjutnya Sayuti mengatakan hal tersebut sesuai dengan fitrah laki-laki
dan perempuan yang dijadikan Tuhan.

c.. Tujuan Pernikahan
Tujuan perkawinan ialah menurut perintah Allah untuk memperoleh
keturunan yang sah dalam masyarakat, dengan mendirikan rumah tangga yang
damai dan teratur.

Selain itu ada pula pendapat yang mengatakan bahwa tujuan perkawinan
dalam Islam selain untuk memenuhi kebutuhan hidup jasmani dan rohani
manusia, juga sekaligus untuk membentuk keluarga dan memelihara serta
meneruskan keturunan dalam menjalani hidupnya di dunia ini, juga mencegah
perzinahan, agar tercipta ketenangan dan ketentraman jiwa bagi yang
bersangkutan, ketentraman keluarga dan masyarakat.*

Soemijati, S.H., menyebutkan bahwa tujuan perkawinan dalam Islam
adalahuntuk memenuhi tuntutan hajat tabiat kemanusiaan, berhubungan antara
laki-laki dan perempuan dalam rangka mewujudkan suatu keluarga yang bahagia
dengan dasar cinta dan kasih sayang, untuk memperoleh keturunan yang sah
dalam masyarakat dengan mengikuti ketentuan-ketentuan yang telah diatur oleh

syari’ah.

**Mohd. Idris Ramulyo, Hukum Perkawinan Islam Suatu Analisis dari Undang-Undang No. 1 Tahun 1974 dan
Kompilasi Hukum Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 2004), h. 26-27.



Rumusan tujuan perkawinan diatas dapat diperinci sebagai berikut:
1) Menghalalkan hubungan kelamin untuk memenuhi tuntutan hajat tabiat
kemanusiaan
2) Mewujudkan suatu keluarga dengan dasar cinta kasih
3) Memperoleh keturunan yang sah
Dari rumusan di atas, Filosof Islam Imam Ghazali membagi tujuan dan
faedah perkawinan kepada lima hal, seperti berikut:
1) Memperoleh keturunan yang sah akan melangsungkan keturuna serta
memperkembangkan suku-suku bangsa manusia.
2) Memenuhi tuntutan naluriah hidup kemanusian.
3) Memelihara manusia dari kejahatan dan kerusakan.
4) Membentuk dan mengatur rumah tangga yang menjadi basis pertama dari
mayarakat yang besar di atas dasar kecintaan dan kasih sayang.
5) Menumbuhkan kesungguhan berusaha mencari rezeki penghidupan yang
halal, dan memperbesar rasa tanggung jawab.”'
2. Tradisi
a. Islam dan Perkawinan Lokal
Islam merupakan agama yang universal, memiliki sifat yang
mampu untuk adaptasi serta tumbuh disegala tempat dan waktu. Hanya saja
pengaruh lokalitas dan tradisi dalam sekelompok suku bangsa sangat sulit
dihindari dalam masyarakat muslim. Namun demikian, walaupun
berhadapan dengan budaya lokal dunia, keuniversalan Islam tetap tidak akan

berkurang. Hal ini menjadi indikasi bahwa perbedaan antara satu daerah

ISoemiyati, Hukum Perkawinan Islam dan Undang-Undang Perkawinan (Y ogyakarta: Liberty, 2004), h. 12-13.



dengan daerah lainnya tidaklah menjadi kendala untuk mencapai tujuan
Islam, dan Islam tetap menjadi pedoman dalam segala aspek kehidupan.
Hanya saja pergumulan Islam dan budaya lokal itu berakibat pada adanya
keragaman penerapan prinsip-prinsip umum dan universal suatu agama
berkenaan dengan tata caranya, dengan kata lain masyarakat muslim tidak
dapat lepas dengan istilah tradisi.

Tradisi atau kebiasaan, dalam pengertian yang paling sederhana
adalah sesuatu yang telah dilakukan untuk sejak lama dan menjadi bagian
dari kehidupan suatu kelompok masyarakat, biasanya dari suatu
kebudayaan, waktu, atau agama yang sama. Hal yang paling mendasar dari
tradisi adalah adanya informasi yang diteruskan dari generasi ke generasi
baik tertulis maupun lisan, karena tanpa adanya ini, suatu tradisi dapat
punah. Selain itu, tradisi juga dapat diartikan sebagai kebiasaan bersama
dalam masyarakat manusia, yang secara otomatis akan mempengaruhi aksi
dan reaksi dalam kehidupan sehari-hari para anggota masyarakat itu.*

Tradisi (Bahasa Latin: tradition, artinya diteruskan) menurut artian
bahasa sesuatu kebiasaan yang berkembang di masyarakat, baik yang
menjadi adat kebiasaan, atau yang diasimilasikan dengan ritual adat atau
agama. Atau dalam pengertian yang lain, sesuatu yang telah dilakukan sejak
lama dan menjadi bagian dari kehidupan suatu kelompok masyarakat,

biasanya dari suatu Negara, kebudayaan, waktu, atau agama yang sama. >

Mulfiblog, “PengertianTradisi” http://tasikuntan.wordpress.com/2012/11/30/pengertian-tradisi/, diakses pada
tanggal 21 Desember 2013

» Abinehisyam, “Tradisi dalam Masyarakat Islam “http://abinehisyam.wordpres.com/2011/12/29/tradisi-dalam-
masyarakat-islam/, diakses pada tanggal 21 Desember 2013



Adapun tradisi dapat menjadi hukum yang mendapat legitimasi

dari hukum Islam, apabila tidak ada nash yang menyatakan tentang itu.

Dalil bagi tradisi ditemukan dalam Al-Qur’an, yaitu pada Surat Al

A’raf ayat 199:

VRIS S P

Artin}}cfc}ﬂah Engkau Pema'af dan suruhlah orang mengerjakan yang ma'ruf,
serta berpalinglah dari pada orang-orang yang bodoh.”*

J.C. Hastermann yang memandang tradisi dari sudut makna dan
fungsinya maka tradisi berisi sebuah jalan bagi masyarakat untuk
memformulasikan dan memperlakukan fakta-fakta dasar dari eksistensi
kehidupan manusia seperti konsensus masyarakat mengenai persoalan
kehidupan dan kematian, termasuk masalah makanan dan minuman.

Dengan demikian, berbicara tradisi berarti berbicara tentang
tatanan eksistensi manusia dan bagaimana masyarakat
mempresentasikannya di dalam kehidupannya. Dalam sudut pandang seperti
ini, setiap masyarakat memiliki tradisinya sendiri, sesuai dengan bagaimana
mereka menghadirkannya dalam hidupnya. Dan masing-masing masyarakat
memiliki tradisinya sendiri maka kiranya tidak bisa sebuah tradisi
dibandingkan dengan kerangka menjelaskan mana yang lebih tinggi dan

mana yang lebih rendah sebab masing-masing kembali kepada sumber

fikiran manusia yang menghasilkan tradisi tersebut.

#QS. al- A’raf (7): 199



Tradisi merupakan adat kebiasaan turun temurun dari nenek
moyang yang masih dijalankan di masyarakat. Sejak dahulu tradisi pun telah
ada dan menjadi kebiasaan yang dijalani oleh masyarakat saat ini. Dalam
hukum Islam istilah tradisi lebih dikenal dengan ‘Urf. ‘Urf secara etimologi
merupakan sesuatu yang dipandang baik dan diterima oleh akal sehat.
Sedangkan secara terminologi, seperti dikemukakan Abdul-Karim Zaidan,
istilah ‘urf’berarti sesuatu yang tidak asing lagi bagi masyarakat karena telah
menjadi kebiasaan yang menyatu dengan kehidupan mereka baik berupa
perbuatan atau perkataan. Istilah ‘urf'dalam pengertian istilah a/- ‘adah (adat
istiadat). Contoh ‘urf berupa perbuatan atau kebiasaan disuatu masyarakat
dalam dalam melakukan jual beli kebutuhan ringan sehari-hari seperti
garam, tomat, dan gula. Dengan hanya menerima barang dan menyerahkan
harga tanpa mengucapkan ijab dan qabul. Contoh ‘urf yang berupa
perkataan, seperti kebiasaan di suatu masyarakat untuk tidak menggunakan
kata al-lahm (daging) kepada jenis ikan. Kebiasaan-kebiasaan seperti itu
menjadi bahan pertimbangan waktu akan menetapkan hukum dalam
masalah. Masalah yang tidak ada ketegasan hukumnya dalam Al-qur’an dan
Sunnah.”

Secara umum ‘urf atau ‘adat itu diamalkan oleh semua madzhab
figh terutama dikalangan ulama madzhab Hanafiyah dan Malikiyah. Ulama
Hanafiyah menggunakan istihsan dalam berijtihad, dan salah satu bentuk
istihsan itu adalah istihsan al-, 'urf (istihsan yang menyandar pada ‘urf).

Oleh ulama Hanafiyah, ‘wurf itu didahulukan atas khiyas khafi dan juga

** Satria Effendi, M.Zain, Ushul Figh (Jakarta: Kencana Perdana Media Group, 2005), h. 153-154.



didahulukan atas nash yang umum, dalam arti: ‘urf itu mentakhsish umum
nash.

Ulama Malikiyah menjadikan ‘urf atau tradisi yang hidup
dikalangan Madinah sebagai dasar dalam menetapkan hukum dan
mendahulukannya dari hadits ahad.

Ulama Syafi’iyah banyak menggunakan wurf dalam hal-hal tidak
menemukan ketentuan batasannyadalam syara’ maupun dalam penggunaan
bahasa.

Para ulama sepakat menolak ‘urf fasid (adat kebiasaan yang salah)
untuk dijadikan landasan hukum. Selanjutnya ialah tentang ‘wrf sahih.
Menurut hasil penelitian al-Tayyib Khudari al-Sayyid, guru besar Ushul
Figh di Universitas Al-Azhar Mesir dalam karyanya al-ijtihad fi ma la nassa
fih, bahwa madzhab yang dikenal banyak menggunakan ‘urf sebagai
landasan hukum adalah kalangan Hanafiyah dan kalangan Malikiyah, dan
selanjutnya oleh kalangan hanabilah dan kalangan Syafi’iyyah. Menurutnya,
pada prinsipnya madzhab-,adzhab besar fikih sepakat menerima adat istiadat
sebagai landasan pembentukan hukum, meskipun dalam jumlah dan
rinciannya terdapat perbedaan di antara madzhab-madzhab tersebut,
sehingga ‘wurf dimasukkan kedalam kelompok-kelompok dalil-dalil yang
diperselisihkan dikalangan ulama.”

Dari beberapa penjelasan dapat dikatakan bahwa ‘urfatau ‘adat itu
digunakan sebagai landasan dalam menetapkan hukum. Namun penerimaan

ulama atas ‘adat itu bukanlah karena semata-mata ia bernama ‘adat atau

*8Satria Effendi, M.Zain, Ushul Figh (Jakarta: Kencana Perdana Media Group, 2005), h. 155.



‘urf. ‘Urf atau ‘adat itu bukanlah dalil yang berdiri sendiri. Adat atau ‘urf
menjadi dalil karena ada yang mendukung, atau tempat sandarannya, baik
dalam bentuk ijma’ atau mashlahat.‘4dat yang berlaku dikalangan umat
berarti telah diterima sekian lama secara baik oleh umat. Bila semua ulama
telah mengamalkannya, berarti secara tidak langsung telah terjadi ijma’,
walaupun dalam bentuk sukuti.

‘Adat itu berlaku dan diterima orang banyak karena mengandung
kemashlahatan. Tidak memakai ‘adat seperti ini, hal ini berarti menolak
mashlahat, sedangkan semua pihalk telah sepakat untuk mengambil sesuatu
yang bernilai mashlahat, meskipun tidak ada nash yang secara langsung
mendukungnya.?’

Islam datang dengan seperangkat norma syara’ yang mengatur
kehidupan muamalah yang harus dipatuhi umat Islam sebagai konsekuensi
sebagai keimanannya kepada Allah dan Rasul-Nya. Sebagian dari ‘adat
lama itu ada yang selaras dan ada yang bertentangan dengan hukum syara’.
Pertemuan antara adat dan syari’at tersebut terjadilah pembenturan,
penyerapan, dan pembauran antara keduanya. Dalam hal ini yang
diutamakan adalah hasil penyeleksian ‘adat yang dipandang masih
diperlukan untuk dilaksanakan. Bedasarkan hasil seleksi tersebut, ‘adat
dapat dibagi kepada empat kelompok sebagai berikut:

1. ‘Adat yang lama secara substansial dan dalam hal pelaksanaannya

mengandung unsur kemaslahatan. Maksudnya dalam perbuatan itu

" Amir Syarifuddi, Ushul Figh jilid 2 (Jakarta: Kencana Perdana Media Group, 2008), h. 378.



terdapat unsur manfaat dan tidak terdapat unsur mudharatnya. Adat
dalam bentuk ini diterima sepenuhnya dalam hukum Islam.

2. ‘Adat lama yang yang pada prinsipnya secara substansial
mengandung unsur maslahat (tidak mengandung unsur mafsadat
atau mudharat), namun dalam pelaksanaannya tidak dianggap baik
oleh Islam. Adat dalam bentuk ini dapat diterima dalam Islam,
namun dalam pelaksanaan selanjutnya mengalami perubahan dan
penyesuaian.

3. ‘Adat lama yang pada prinsip dan pelaksanannya mengandung unsur
mafsadat (merusak). Maksudnya, yang dikandungnya hanya unsur
perusak dan tidak memiliki unsur manfaatnya, atau ada unsur
manfaatnya tetapi unsur perusaknya lebih besar.

4. ‘Adat atau ‘urf yang telah berlangsung lama, diterima oleh orang
banyak karena tidak mengandung unsur mafsadat (perusak) dan
tidak bertentangan dengan dalil syara’ yang datang kemudian,
namun secara jelas belum terserap kedalam syara’, baik secara

langsung atau tidak langsung.*®

Pada zaman Rasulullah SAW, di negeri Arab telah terdapat aturan-aturan
dan adat istiadat yang sudah dipatuhi selama ini. Ada diantaranya yang harus lebih
diperbaiki dan disempurnakan sedikit demi sedikit, ada yang dapat diterima untuk
diteruskan karena wahyu tidak membatalkannya, dan ada pula yang harus dirombak

sama sekali karena bertolak belakang dengan syari’at islam. Seperti halnya, dengan

2 Amir Syarifuddin, Ushul Figh ( Jakarta : Kencana Prenada Media Group, 2011), h. 393-394.



kebiasaan masyarakat meminum minuman keras, yang bagi mereka minuman
tersebut sudah menyatu pada diri mereka. Hal ini merupakan suatu kebiasaan atau
tradisi yang menimbulkan kemudharatan.”

Dalam Islam, tidak ada larangan atas tradisi. Karena pada masa Rasulullah
pun tradisi sudah ada dan dijalani oleh masyarakat. Akan tetapi Islam tidak
mengajarkan tradisi yang melanggar hukum Islam, dengan kata lain tradisi yang
menimbulkan kemudharatan.

Rescoe Pound mengatakan sedikitnya terdapat 12 konsepsi hukum dan
masing-masing punya arti berbeda-beda. Diantara ke-12 konsepsi hukum tersebut
antara lain ada yang mengatakan bahwa hukum adalah tradisi dari kebiasaan lama
yang telah disepakati oleh para dewa, karena ia dianggap sebagai petunjuk jalan
manusia. Hukum juga diartikan sebagai refleksi dari kebijakan/kepentingan dari
penguasa. Di pihak lain hukum juga dipahami sebagai kaidah-kaidah yang
diturunkan oleh Tuhan untuk mengatur kehidupan manusia.

Konsepsi hukum di atas, masing-masing mempunyai tekanan sendiri-sendiri.
Tekanan pertama didasarkan pada tradisi dari kebiasaan lama. Sementara model
kedua tekanan hukumnya tergantung kepada upaya-upaya kepentingan dari
penguasa. Sedangkan model yang terakhir semangat hukumnya berseiringan dengan
situasi dan kondisi perkembangan masyarakat.

Sepertinya hukum Islam yang diturunkan Allah melaui wahyunya, secara
substansial memiliki kedekatan dengan konsepsi yang terakhir. Dalam aplikasinya,
ia memiliki fungsi ganda. Pertama: fungsi “Basyira”, yaitu fungsi penggembira,

pemotifasi dan pendorong. Kedua: fungsi “nadzira”, yaitu fungsi peringatan dan

PMukti Ali, Agama Dalam Pergumulan Masyarakat Kontemporer (Y ogyakarta: Tiara Wacana, 1998), h. 314.



ancaman. Dengan demikian pada langkah awal bisa jadi manusia merasakan adanya
kekangan-kekangan atas peringatan dan ikatan yang terdapat dalam wahyu-Nya.
Namun karena fungsi basyira, sebagai fungsi penggembira, pemotifasi yang
dibarengi dengan janji-janji Tuhan.*

b. Aspek-aspek Sosiologis Tradisi Perkawinan Dalam Islam

Secara terminologi kata tradisi merupakan suatu kaitan antara masa lalu
dengan masa kini. la menunjuk kepada masa lalu yang diwariskan untuk masa kini
tetapi masih berfungsi dan berwujud untuk masa sekarang. Tradisi memperlihatkan
bagaimana masyarakat bertingkah laku, baik dalam kehidupan yang bersifat duniawi
maupun terhadap hal-hal yang bersifat ghaib atau keagamaan.

Kata tradisi sangat melekat pada kehidupan masyarakat saat ini. Masyarakat
sangat mempercayai tradisi, tradisi sudah ada sejak dahulu kala bahkan sejak zaman
jahiliyah. Tradisi khususnya tradisi pernikahan sudah dijalani sejak zaman
jahiliyah.Adapun jenis-jenis pernikahan pada zaman jahiliyah, yaitu:

1. Al-Istibdha’

Praktik perkawinan semacam ini bertujuan mencari bibit unggul sebagai
keturunan. Caranya, suami memerintahkan istrinya untuk tidur seranjang dengan
laki-laki yang gagah perkasa, kaya dan pandai. Harapannya agar anak yang
dilahirkannya nanti dari hasil hubungan seks menjadi sama dan setidaknya meniru
jejak dan karakter sang ayah. Meskipun, ayahnya itu bukanlah suaminya yang
sah. Suami memerintah istrinya ketika sang isteri suci dari haidhnya: “Pergilah

engkau kepada si fulan (biasanya adalah seorang yang tampan atau bagus

*'Roibin, Sosiologi Hukum Islam telaah sosio-Historis Pemikiran Imam Syafi’l (Malang: UIN-MALANG PRESS,
2008), h. 44-45.



rupanya, dan sebagainya), dan kumpullah engkau dengannya (yakni jima’)”.
Setelah itu suami yang pertama tadi tidak akan menyentuhnya sama sekali sampai
jelas bahwa si isteri itu hamil dari laki-laki tersebut. Jika telah nyata hamil maka
si laki-laki yang terakhir ini dapat memiliki isteri itu, jika ia mau.
. Al-Mukhadanah

Perkawinan ini tak ubahnya dengan poliandri. Poliandri adalah Satu orang
perempuan memiliki banyak suami. Si perempuan melayani semua laki-laki tadi
dan kalau nanti hamil maka salah satu dari laki-laki yang menggauli harus
mengakui bahwa anak yang dikandung si perempuan adalah anaknya. Sedangkan
siapa yang mau dijadikan bapak dari anaknya tergantung pilihan perempuan.Dan
biasanya penunjukan ayah dari jabang bayi setelah jabang bayi lahir.

Pada umumnya banyak terjadi di negeri Yaman. Di negeri itu terkenal
sebutan Ar-Ranth. Selain Yaman, juga terjadi di Turkistan, Siberia, India Selatan,
Srilangka, Vietnam dan di bagian benua Afrika.

. Asy-Syighar

Bentuk dan praktik perkawinan ini ialah, kedua orangtua dari kedua
mempelai, menukarkan kedua anak laki-laki dan perempuannya, masing-masing
memberikan mas kawin kepada anaknya sendiri. Namun, perkawinan semacam
ini dilarang Nabi.

. Perkawinan Warisan

Perkawinan ini terjadi karena ada anggapan bahwa seorang istri itu tidak lebih

dari barang warisan yang dapat diberikan kepada siapa saja yang mengendaki.

Jadi, saudara suami dapat mewarisi jika suaminya telah meninggal. Istri yang



ditinggalkan mati suaminya itu tidak berhak menolak atau kembali pada
keluarganya sebelum sang saudara suami itu datang dan memperbolehkan
kembali pada keluarganya. Begitu pula bila sang ayah meninggal dunia, anak
sulungnya berhak mengawini istri ayahnya yang bukan ibu kandungnya.
Perkawinan model ini banyak dilakukan di Persia.
. Perkawinan Mut’ah

Perkawinan Mut’ah sama seperti kawin kontrak. Dalam perkawinan ini
ditentukan waktunya dan syaratnya. Perkawinan ini akan berakhir apabila
waktunya habis berdasarkan syarat yang ditentukan sebelumnya. Menurut
berbagai kalangan, perkawinan semacam ini haram hukumnya.
. Perkawinan dengan membayar pelacur

Perkawinan yang terjadi ketika seorang laki-laki berhubungan dengan
perempuan yang bukan istrinya, lantas memberi imbalan. Jika tidak memakai
imbalan, maka dinamakan perzinaan. Perzinaan ialah percampuran antara seorang
laki-laki dan seorang perempuan yang bukan istrinya. Biasanya dilakukan tanpa
memakai imbalan. Terjadi suka sama suka. Pada rumah perempuan itu biasanya
dikibarkan bendera, yang menandakan di dalam rumah itu disediakan wanita
bersangkutan. Jika wanita itu melahirkan anak, ia berhak meminta
pertanggungjawaban pada laki-laki yang mirip dengan wajah anaknya.
. Perkawinan tukar-menukar istri

Di masa jahiliyah juga dikenal tukar menukar istri. Terjadi untuk beberapa

waktu tertentu. Adat tukar-menukar istri ini terjadi dan berlaku di kalangan



beberapa suku di Afrika, penduduk Hawai dan Tibet. Tradisi perkawinan tukar-
menukar istri tersebar juga ke negeri Paris.
8. Perkawinan keroyokan

Sekelompok lelaki, kurang dari 10 orang, semuanya menggauli seorang
wanita. Bila telah hamil kemudian melahirkan, ia memanggil seluruh anggota
kelompok tersebut tidak seorangpun boleh absen. Kemudian ia menunjuk salah
seorang yang dikehendakinya untuk di nisbahkan sebagai bapak dari anak itu, dan
yang bersangkutan tidak boleh mengelak. Dan biasanya penunjukan ayah dari
jabang bayi setelah jabang bayi lahir.

9. Perkawinan syariy/ ihshan’

Jenis perkawinan ini tidak ada ubahnya dengan perkawinan yang sekarang
terjadi, yaitu dengan cara melamar kepada si wali wanita yang akan dinikahi
kemudian dilanjutkan dengan pernikahan dengan acara ijab gobul dan pemberian
mahar kepada mempelai wanita.’'

Jika dilihat pernikahan pada zaman jahiliyah sangatlah bertentangan dengan
ajaran agama Islam. Dalam hal ini Rasulullah SAW meluruskan seluruh tradisi
yang salah, sehingga tidak bertentangan dengan hukum Islam. Tradisi pernikahan
pada masa Rasulullah tidaklah jauh berbeda dengan masa sekarang. Tetapi pada
masa Rasul untuk menghormati suatu kaum adalah dengan mengangkat saudara
atau dengan jalan menikahi salah satu kerabat dari kaum tersebut.Pada masa itu,

pria menikahi lebih dari empat wanita ialah hal yang wajar. Bahkan pada zaman

*'Muhammad Rozzan, “Macam-macam Perkawinan Zaman Jahiliyah”,
http://ngawadul.wordpress.com/2011/03/22 /macam-macam-perkawinan-zaman-jahiliyah/, diakses pada tanggal 22
Desember 2013.



itu para raja dan pemimpin suatu bangsa mempunyai banyak istri, dan biasanya
para istri tersebut diambil sewaktu masih gadis, bukan janda sebagaimana yang
dilakukan oleh Rasulullah, padahal Beliau adalah pemimpin bangsa Arab pada

masa tersebut.

Rasulullah memiliki 13 orang istri yang mana semua istri beliau adalah
seorang janda kecuali Aisyah binti Abu Bakr As Siddiq. Allah SWT menurunkan

QS.an-Nisa’: 3. Allah berfirman:

s §oas & _oF fC’} £

@I N R TG UL RSN

“Dan jika kamu takut tidak akan dapat berlaku adil terhadap (hak-

hak) perempuan yang yatim (bilamana kamu mengawininya), Maka
kawinilah wanita-wanita (lain) yang kamu senangi : dua, tiga atau empat.

Kemudian jika kamu takut tidak akan dapat berlaku adil, Maka

(kawinilah) seorang saja, atau budak-budak yang kamu miliki. yang

demikian itu adalah lebih dekat kepada tidak berbuat aniaya .

Ayat diatas berlaku untuk seluruh kaum muslim, kecuali Rasulullah SAW.

Ketika ayat tersebut turun, Rasulullah saw mempunyai isteri lebih dari empat

orang dan beliau tidak menceraikan satupun dari isterinya. Ini menunjukkan

bahwa Rasulullah saw diberi kekhususan untuk menikah lebih dari empat orang,
semata-mata untuk menjaga perasaan istri-istrinya.

Kini kita berada pada suatu generasi yang hidup jauh dari kehidupan Rasul,

al-Khulafau al-Rasyidun, para imam madzhab, atha’u al-Tabi’in dan fugaha

*2QS. al-Nisa’ (4): 3



klasik. Tidak hanya jauh dalam pengertian rentang waktu, melainkan jauh dalam
arti corak berikut karakteristik budaya dan perdabannya. Setiap fenomena-
fenomena sosial budaya yang berkembnag dengan aneka ragamnya, tidak lagi
memperoleh petunjuk atau jawaban secara langsung yang turun dari Allah
(wahyu), sebagaimana ketika Rasul menghadapi fenomena serupa pada masanya.
Setiap kali menghadapi problem yang krusial, ketika itu pula tiba-tiba Al-Qur’an
turun sebagai jawabannya. Demikian juga pada setiap fenomena yang dijumpai
masyarakat muslim pada era awal selalu saja Rasul dijadikan sebagai figure
otoritatif untuk memberikan jawaban-jawabannya.”

Tradisi pernikahan saat ini sudah mengalami perluasan buadaya, sehingga
lebih Dberfariasi dan inofatif dalam penerapannya. Pada dasarnya tradisi
masyarakat zaman dahulu dengan sekarang tidak jauh berbeda selama tradisi

tersebut tidak keluar dari norma-norma hukum Islam.

»Roibin, Sosiologi Hukum Islam telaah sosio-Historis Pemikiran Imam Syafi’l ( Malang: UIN-MALANG PRESS,

2008), h. 53-54.



BAB III

METODE PENELITIAN

Metode penelitian merupakan cara utama yang dilakukan peneliti untuk mencapai
tujuan dan menentukan jawaban atas masalah yang diajukan. Dalam penelitian, metode
penelitian berguna untuk mendapatkan informasi yang objektif dan valid dari data-data
yang telah diolah.

Seorang peneliti yang akan melakukan proyek penelitian, sebelumnya dituntut
untuk mengetahui atau memahami metode serta sistematika penelitian, jika peneliti
tersebut hendak mengungkap kebenaran melalui suatu kegiatan ilmiah. Adapun dalam
penelitian ini digunakan beberapa tehnik atau metode penelitian yang meliputi:

A. Jenis Penelitian
Penelitian ini menggunakan jenis penelitian empiris yaitu penelitian
hukum positif yang tidak tertulis mengenai perilaku (behavior) anggota
masyarakat dalam hubungan hidup bermasyarakat, dengan kata lain penelitian ini
mengungkapkan hukum yang hidup (living law) dalam masyarakat melalui
perbuatan yang dilakukan oleh masyarakat.> Karena objek penelitian ini

bersangkutan dengan hukum Islam maka penelitian ini juga bisa disebut

**Fakultas Syari’ah, Pedoman Penulisan Karya Ilmiah (Malang: Fakultas Syariah), h. 26.



penelitian empiris fikih atau hukum Islam, yaitu penelitian terhadap persepsi
masyarakat, perkembangan suatu hukum Islam di suatu masyarakat,
perkembangan suatu institusi, seperti pernikahan, waris, wakaf atau organisasi
profesi atau kemasyarakatan dan lain-lain.*

B. Pendekatan Penelitian

Dalam hal pendekatan penelitian, peneliti menggunakan pendekatan
kulitatif. Sebagaimana dalam tulisan Andi Prastowo menurut Kirk dan Miller
penelitian kulitatif adalah tradisi tertentu dalam ilmu pengetahuan sosial yang
secara fundamental bergantung dari pengamatan pada manusia, baik dalam
kawasannya maupun dalam peristilahannya. Sedangkan, David Williams
menuliskan bahwa penelitian kulitatif adalah pengumpulan data pada suatu latar
alamiah, dengan menggunakan metode alamiah dan dilakukan oleh orang atau
peneliti yang tertarik seacara alamiah. Dalam komentar Moleong pengertian
tersebut menggambarkan bahwa penelitan kualitatif mengutamakan latar alamiah,
metode alamiah, dan dilakukan oleh orang yang mempunyai perhatian alamiah.

Peneliti sengaja memilih penelitian kualitatif karena penelitian ini
merupakan metode (jalan) penelitian yang sistematis yang digunakan untuk
mengkaji atau meneliti suatu objek pada latar alamiah tanpa ada manipulasi
didalamnya dan tanpa adanya pengujian hipotesis, dengan metode-metode yang

alamiah ketika hasil penelitian yang diharapkan bukanlah generilisasi bedasarkan

3Syari’ah, Karyallmiah, h. 41.



ukuran-ukuran kuantitas, namun makna (segi kualitas) dari fenomena yang
diamati.™

Lokasi Penelitian

Objek penelitian yang penulis pilih adalah masyarakat Desa Kauman
Kecamatan Pasar Kliwon Surakarta. Penulis sengaja memilih penelitian di desa
yang berjarak = 500m dari Keraton Kasunanan Surakarta ini berkaitan dengan apa
yang telah penulis temukan dalam masyarakat bahwa masyarakat di desa Kauman
adalah Masyarakat yang dalam melaksanakan pernikahannya masih banyak yang
menjalankan tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta. Diharapkan dari
hasil penelitian ini mampu memberikan kontribusi pengetahuan hukum bagi
masayarakat dalam penerapan perkawinan yang sesuai dengan tradisi upacara
perkawinan adat Keraton Surakarta, selain itu tempat penelitian juga terhitung
dapat dijangkau oleh penulis dan penulis telah paham betul seluk beluk tempat
tersebut sehingga memudahkan penulis untuk mencari dan menggali data di
masyarakat.

Metode Penentuan Subjek

Subjek penelitian dalam tulisan ini ialah masyarakat Kelurahan Kauman
yang pernah mempraktekkan tradisi Pernikahan Adat Keraton Surakarta, tokoh
masyarakat, serta tokoh agama. Pengambilan informasi akan diambil dari 5 kepala
keluarga, 4 tokoh masyarakat, serta 2 tokoh agama, jadi keseluruhan informan

ialah 11 Orang.

*Andi Prastowo, Metode Penelitian Kulitatif Dalam Prespektif Rancangan Penelitian (Y ogyakarta: Ar-Ruz Media,

2011), h. 24.



E. Sumber Data
Sumber data adalah sesuatu yang sangat penting dalam penelitian. Sunber
data dalam penelitian adalah subjek dan darimana data diperoleh. Sumber data

dalam penelitian dibagi menjadi dua yaitu data primer dan data sekunder.

1. Data Primer, yaitu data langsung dari sumber utama. Dalam hal ini peneliti
menggali sumber dengan melakukan penelitian secara langsung terhadap
mayarakat Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta.

2. Sumber data sekunder yaitu data-data yang dikumpulkan, diolah dan
disajikan oleh pihak lain mencakup dokumen-dokumen resmi, buku-buku,
maupun hasil penelitian yang berwujud laporan.”’ Data yang dimaksud
adalah data-data yang diperoleh dari Kepala Desa Kauman.

Tabel 1

Nama-nama informan (sumber data):

No. Nama Informan Status Soaial

1. Slamet Abi Tokoh Agama

2. Muhammad Muhtarom Tokoh Agama

3. Totok Mulyoko Tokoh Masyarakat
4. Singgih Bagjono Tokoh Masyarakat
5. Arsyad Tokoh Masyarakat
6. Munawwir Tokoh Masyarakat
7. Sularmi Ibu Rumah Tangga
8. Partini Ibu Rumah Tangga

*'Soerjono Soekanto, Penelitian Hukum Normatif (Jakarta: Raja Grafindo, 2003), h. 12.



9. Mursidi Bakri Pengusaha Batik
10. Surono Pedagang
11. Heri PNS

F. Metode Pengumpulan Data

Untuk mendapatkan data yang diperlukan dalam penelitian ini, penulis

menggunakan berbagai macam metode dan tehnik pengumpulan data yang tepat.

Tujuannya agar diperoleh data yang obyektif. Adapun teknik pengumpulan data

tersebut antara lain:

1.

Wawancara

Wawancara adalah percakapan dengan maksud tertentu oleh dua
pihak, yaitu pewawancara (interviewer) sebagai pengaju/pemberi
pertanyaan dan yang diwawancarai (interviewee) sebagai pemberi jawaban
atas pertanyaan itu. Maksud diadakannya wawancara seperti ditegaskan
oleh Linclon dan Guba antara lain: mengkonstruksi perihal orang,
kejadian, kegiatan, organisasi, perasaan, motivasi, tuntutan, dan
kepedulian, merekonstruksi kebulatan-kebulatan harapan pada masa yang
akan datang.

Dalam wawancara peneliti menggunakan jenis wawancara tak
terstruktur. Wawancara tak terstruktur merupakan wawancara yang
berbeda dengan wawancara terstruktur. Cirinya kurang diinterupsi dan
abiter. Wawancara semacam ini digunakan untuk menemukan informasi

yang bukan buku atau informasi tunggal. Hasil wawancara semacam ini



menekankan kekecualian, penyimpangan, penafsiran yang tidak lazim,
penafsiran kembali, pendekatan baru, pandangan ahli, atau perspektif
tunggal *®
2. Dokumentasi

Dokumen merupakan catatan peristiwa yang sudah berlalu.
Dokumen bisa berbentuk tulisan, gambar atau karya-karya monumental
dari seseorang. Dokumen yang berbentuk tulisan misalnya, catatan harian,
sejarah kehidupan, biografi, peraturan, kebijakan. Dokumen yang
berbentuk gambar, misalnya foto, gambar hidup, sketsa dan lain-lain.
Dokumen yang berbentuk karya misalnya karya seni, yang dapat berupa
gambar, patung, film, dan lain-lain. Studi dokumen merupakan pelengkap
dari penggunaan metode observasi dan wawancara dalam penelitian
kualitatif.

G. Metode Pengolahan Dan Analisis Data

Setelah data terkumpul dari hasil pengumpulan data, maka perlu adanya
pengolahan dan analisis data, ini dilakukan tergantung pada jenis datanya. Karena
metode analisis yang digunakan adalah pendekatan kualitatif maka data yang
dianalisa dengan menguraikannya dalam bentuk kalimat yang baik dan benar,
sehingga mudah dibaca dan diberi arti (inferpretasi).”” Data-data yang diperoleh
selama penelitian rencananya akan diolah dengan tahap-tahap sebagai berikut:

a. Editing

*Basrowi & Suwandi, Memahami Penelitian Kualitatif (Jakarta: Rineka Cipta, 2008), h. 127-130.
*Fak. Syari’ah, Pedoman Penulisan,30



Yaitu pemeriksaan kembali mengenai kelengkapan jawaban yang
diterima, kejelasannya, konsistensi jawaban atau informasi, relevansinya
bagi penelitian, maupun keseragaman data yang diterima oleh peneliti.
Data yang diteliti disini, baik dari kelengkapan maupun kejelasan makna
yang ada dalam data tersebut serta korelasinya dengan penelitian ini,
sehingga dengan data-data tersebut dapat memperoleh gambaran jawaban
sekaligus dapat memecahkan permasalahan yang sedang diteliti.
Classifiying

Seluruh data baik yang berasal dari hasil wawancara di
masyarakat, komentar peneliti dan dokumen yang berkaitan akan dibaca
dan ditelaah (diklasifikasikan) secara mendalam. Sehingga data yang ada
hanya yang berkaitan dengan rumusan masalah atau tujuan penelitian.
Verifying

Setelah data yang diperoleh di edit dan di klasifikasikan, langkah
selanjutnya adalah verifikasi data, yaitu pengecekan kembali untuk
memperoleh keabsahan data sehingga data-data yang ada dapat diakui
oleh pembaca. Atau dengan kata lain verifikasi data yaitu sebagai sesuatu
yang jalin menjalin pada saat sebelum, selama, dan sesudah pengumpulan
data dalam bentuk yang sejajar, untuk membangun wawasan umum yang

. . o 99 40
disebut “analisis”.

d. Analyzing

“Nana Sudjana dan Ahwal Kusumah, Proposal Penelitian di Perguruan Tinggi (Bandung: Sinar Baru Algasindo,

2000), h. 84.



Dari berbagai data yang diperoleh dari penelitian ini, maka tahap
berikutnya adalah analisis data untuk memperoleh kesimpulan
akhir.Analisis data adalah proses penyusunan data agar data tersebut dapat
ditafsirkan.*' Analisis data merupakan rangkaian kegiatan penelaahan,
pengelompokan, sistematisasi, penafsiran dan verifikasi data agar sebuah
fenomena memiliki nilai sosial, akademis dan ilmiah.

Untuk memperoleh tujuan dari hasil penelitian ini, maka
menggunakan teknik deskriptif kualitatif. Menurut Bodgan dan Biklen,
penelitian deskriptif kualitatif adalah upaya yang dilakukan dengan jalan
bekerjasama dengan data, mengorganisasikan data, memilah-milahnya
menjadi satuan yang dapat dikelola, mensistesiskannya, mencari dan
menemukan pola, menemukan apa yang penting dan apa yang dipelajari
dan memutus apa yang dapat diceritakan pada orang lain.*

e. Concluding

Concluding merupakan hasil suatu proses. Dalam metode ini
peneliti membuat kesimpulan dari semua data yang telah diperoleh dari
semua kegiatan penelitian yang sudah dilakukan baik melalui observasi,

wawancara, dan dokumentasi.

* Dadang ahmad, Metode Penelitian Agama (Bandung: CV. Pustaka Setia, 2000), h. 102.
“Sutrisno Hadi, Metodologi Research (Yogyakarta: And Fi Offset, 1994), h. 248.



BAB IV

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

A. Kondisi Objektif Masyarakat Kelurahan Kauman

1. Gambaran Kondisi Objektif Penelitian
Keberadaan Kelurahan Kauman Surakarta sebagai kelengkapan dari
pembangunan Masjid Agung sebagai pusat syiar agama Islam, bersamaan dengan
didirikannya Keraton Surakarta oleh Paku Buwono II, Setelah Mesjid Agung
dibangun, maka berfungsilah masjid itu sebagai pusat dakwah Islam bagi Keraton.
Pasalnya, Keraton Surakarta merupakan kelanjutan kerajaan yang diawali Kerajaan
Islam Demak, kemudian pindah ke Pajang, Mataram Islam (Sultan Agung),

. 4
Kartasura, dan kemudian Kasunanan Surakarta.*’

** Muhammad Muhtarom, wawancara (Kauman, 21 Desember 2013).



Pada saat itu, raja dalam melaksanakan tugas sebagai sayyidin panatagama
khalifatullah, mengangkat dan menempatkan seorang penghulu (ahli di bidang
agama sekaligus penasihat raja), dan diberi hak atas tanah yang terletak di sebelah
utara mesjid. Para penghulu tersebut mengurusi keagamaan dan kemakmuran Masjid
Agung, dimana pengelolanya para ulama yang bertempat tinggal dekat dengan
Masjid Agung Surakarta. Gugusan tempat tinggal para Ulama kemesjidan tersebut
memperoleh nama dari Raja sebagai tanah Pekauma, yang artinya tempat tinggal
para Kaum/Ulama, yang disebut Kampung Kauman. Keberadaannya memang
sebagai bagian dari empat komponen pola tata kota pemerintahan Kerajaan Mataram,
yakni terdiri atas keraton, alun-alun, mesjid dan pasar.*

Penduduk asli Kauman adalah ulama abdi dalem dari berbagai pesantren
terpilih penempatan dari Raja. Selanjutnya budaya santri dari kaum Ulama di
Kauman ikut mewarnai prilaku dan norma kehidupan masyarakat, sehingga banyak
pesantren dan pengajian. Pola pendidikan pesantren yang berasal dari belajar mengaji
di rumah para ulama kemudian meningkat ke langgar/pondokan dalam asuhan para
Kyai, untuk kemudian diteruskan ke pesantren besar sehingga otoritas kehidupan
keagamaan ada di tangan para ulama. Setelah Qatam/selesai nyantri pada kader
Ulama, mereka kembali ke Kauman untuk mengabdikan diri disana guna
mengajarkan ajaran Islam.®

Masyarakat Kauman (abdi dalem) dahulunya mendapatkan latihan secara
khusus dari kasunanan untuk mebuat batik baik berupa jarik/selendang dan

sebagainya. Dengan kata lain, tradisi batik kauman mewarisi secara langsung

* Totok Mulyoko, wawancara (Kauman, 23 Desember 2013).
* Muhammad Muhtarom, wawancara (Kauman, 21 Desember 2013).



inspirasi membatik dari dalam Kraton Kasunanan Surakarta Hadiningrat.
Berdasarkan bekal keahlian yang diberikan tersebut masyarakat kauman dapat
menghasilkan karya batik yang langsung berhubungan dengan motif-motif batik
yang sering dipakai oleh keluarga kraton. Dalam perkembangannya, seni batik yang
ada di kampung kauman dapat dibedakan menjadi tiga bentuk yaitu batik klasik
motif pakem (batik tulis), batik murni cap dan model kombinasi antara tulis dan cap.
Batik tulis bermotif pakem yang banyak dipengaruhi oleh seni batik kraton
Kasunanan merupakan produk unggulan kampung batik kauman. Produk-produk
batik kampung kauman dibuat menggunakan bahan sutra alam dan sutra tenun, katun
jenis premisima dan prima, rayon.

Kampung yang memiliki 20-30an home industri ini menjadi langganan dari
para pembeli yang sudah terjalin secara turun temurun dan wisatawan. Keunikan
yang ditawarkan kepada para wisatawan adalah kemudahan transaksi sambil melihat-
lihat rumah produksi tempat berlangsungnya kegiatan membatik. Artinya,
pengunjung memiliki kesempatan luas untuk mengetahui secara langsung proses
pembuatan batik. Bahkan untuk mencoba sendiri mempraktekkan kegiatan
membatik.*’

Disamping produk batik, kampung batik Kauman juga dilingkupi suasana
situs-situs bangunan bersejarah berupa bangunan rumah joglo, limasan, kolonial dan
perpaduan arsitektur Jawa dan Kolonial. Bangunan-bangunan tempo dulu yang tetap
kokoh menjulang ditengah arsitektur modem pusat perbelanjaan, lembaga keuangan,
homestay dan hotel yang banyak terdapat disekitar kampung kauman. Fasilitas-

fasilitas pendukung yang ada di sekitar kampung Kauman ini jelas menyediakan

% Data Monografi Kelurahan Kauman tahun 2012/2013.



kemudahan-kemudahan khusus bagi segenap wisatawan yang berkunjung dalam
memenuhi kebutuhan-kebutuhan lain di luar batik. Sampai saat ini para pengusaha
batik di Kampung Batik Kauman tetap meneruskan apa yang dilakukan pendahulu
mereka, yaitu nguri-uri warisan budaya bangsa yang bernilai tinggi dengan tetap
memproduksi batik pakem , batik tradisional yang bernilai cita rasa tinggi, kaya
motif dan sarat makna filosofis harapan dan doa pada Allah SWT. Disamping itu
mereka juga tetap mengembangkan karya baru dengan mengeksplorasi motif batik
kontemporer untuk menyesuaikan dengan dinamika perkembangan zaman.
Luas wilayah Kauman mencapai 20.10 Ha, terdiri dari 6 RW dan 22 RT.

Jarak dari pusat pemerintahan Kecamatan sejauh 1 Km, sedangkan jarak dari kota
Kabupaten sejauh 0,5 Km. Wilayah ini terletak dikelurahan Kauman Kecamatan
Pasar Kliwon Kota Administratif Surakarta, dengan batas wilayah:

1. Sebelah Utara : Kelurahan Kampung Baru

2. Sebelah Timur : Kelurahan Kedunglumbu

3. Sebelah Selatan : Kelurahan Gajahan

4. Sebelah Barat : Kelurahan Kemlayan

Penduduk Kauman berjumlah 3.501 jiwa, dengan jumlah penduduk laki-laki

1.790 jiwa dan jumlah penduduk perempuan 1.711 jiwa, dari 746 kepala keluarga
dengan jumlah rumah tinggal 583 buah. Masyarakat Kauman mayoritas beragama
islam mencapai 3.315 jiwa dengan tradisi kekerabatan yang kuat sebagai kampong
santri ialah banyaknya aktivitas bernafaskan Islam serta hidupnya norma-norma
islami di hampir setiap rumah tangga yang mencerminkan corak keislaman.

Kerukunan terlihat dalam kehidupan mereka, baik dalam kegiatan social terlebih



dalam bidang keagamaan yang masih taat menjalankan Syari’at Islam yang

dilakukan di masjid, langgar ataupun dirumah dengan kegiatan rutinitas pengajian.*’

2. Kondisi Sosial Keagamaan

Sebagai kampung bentukan raja yang mempunyai simbol sebagai Sayidin
Panatagama, Kauman memang dikenal sebagai kampung santri hingga sekarang.
Kawasan ini berdampingan dengan Masjid Agung Surakarta yang menjadi pusat
dakwah Islam bagi Masyarakat kauman dan masyarakat sekitarnya. Kelurahan
Kauman merupakan perkampungan santri tradisional kuno yang terletak di tengah
kota dengan kekayaan budayanya yang tinggi dan sakral serta tradisi masyarakat
dengan kekhasan religious-cultural, yang masih ada dan hidup sampai sekarang.

Mayoritas penduduk Kauman beragama Islam dengan jumlah 3.315 jiwa, dengan
jumlah laki-lakinya 1.642 jiwa dan jumlah perempuannya 1.673 jiwa. Adapun
pemeluk agama Kristen berjumlah 54 jiwa, pemeluk agama Katolik berjumlah 93
Jiwa, dan pemeluk agama Budha 39 jiwa. Dalam kegiatan kemasyarakatan di
kelurahan Kauman terdapat 13 kelompok Majlis Ta’lim dan 7 kelompok kegiatan
remaja masjid. Adapun sarana peribadatan terdapat 2 masjid dan 6 mushola yang
tersebah di wilayah kelurahan Kauman.*

Dalam tatanan sosial keagamaan, masyarakat Kauman sangatlah
meninggikan tradisi budaya dan tradisi keislaman. Seperti yang dikatakan oleh
Bapak Muhammad Muhtarom sebagai Imam Masjid Agung Surakarta dan Pengasuh

Pondok Pesantren Tahfidh wa ta’limil Quran bahwa masyarakat masih memegang

*" Data Monografi Kelurahan Kauman tahun 2012/2013.
*® Data Monografi Kelurahan Kauman tahun 2012/2013.



teguh prinsip dono jowo tanpo islam, dono islam tanpo jowo, yang artinya bahwa
masyarakat jawa jangan meninggalkan ajaran islam dan juga janganlah islam
meninggalkan tradisi-tradisi jawa. Hal ini diharapkan supaya ajaran agama islam
dan tradisi budaya jawa dapat berjalan harmonis tanpa suatu permasalahan apapun.
Hal ini terbukti masih banyak dijalankannya tradisi-tradisi jawa di wilayah Kauman
yang dalam pelaksanaan tradisi tersebut terselip ajaran-ajaran agama Islam. Dapat
dicontohkan jika ada masyarakat mengadakan acara syukuran, dalam acara syukuran
tersebut di sediakan nasi tumpeng, hal tersebut terselip makna bahwa gunungan nasi
tumpeng tersebut mempunyai makna jika manusia ingin beribadah dan mendekatkan
diri kepada Allah SWT haruslah berusaha sekuat tenaga untuk bias mencapai
puncaknya. Dalam puncak nasi tumpeng tersebut masih ada irisan cabai merah, hal
tersebut mempunyai makna jika manusia itu haruslah Kawulane Gusti, yaitu taat dan
tagwa kepada Sang Pencipta yang telah menjadikan warna merah pada cabe
tersebut.*
3. Kondisi Pendidikan

Kelurahan Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta merupakan kelurahan yang
terletak di tengah kota Surakarta, dengan jarak tempuh ke pusat Kota Kabupaten
hanya 0,5 Km. Sebagai masyarakat yang hidup di tengah kota, mereka sangat
mengutamakan pendidikan bagi anak-anaknya yang merupakan aset dimasa
mendatang. Data monografi Statis dari kelurahan Kauman menunjukkan bahwa dari
343 anak usia sekolah hanya tiga anak yang tidak sekolah. Ini hanyalah 1% dan lebih
rendah dari rata-rata kecamatan Pasar Kliwon yang mencapai 7%. Lembaga

pendidikan formal dan keagamaan di Kelurahan Kauman meliputi 1 Paud, 1 TK, 2

** Muhammad Muhtarom, wawancara (Kauman, 21 Desember 2013).



SD, 3 SMP, 1 Sekolah Islam/SD Muhammadiyah, 1 Madrasah Tsanawiyah, dan 1
Pondok Pesantren. Dengan jumlah keseluruhan tenaga pengajarnya berjumlah 119
jiwa, dan dengan jumlah murid/siswa 1.122 jiwa.

Potensi sumber daya manusia kelurahan Kauman dalam pendidikan terhitung
baik, tercatat lulusan d-1/ sederajat berjumlah 74 orang, lulusan D-3/sederajat
berjumlah 313 orang, lulusan S-1/sederajat 933 orang, lulusan S-2/sederajat 101
orang, lulusan S-3/sederajat 5 orang.”

4. Kondisi Ekonomi

Kondisi ekonomi masyarakat Kauman terhitung sangatlah baik dan mapan.
Terlihat bahwa kauman adalah salah satu kawasan pusat batik di Surakarta dengan
banyak pengunjung. Kauman dikenal sebagai Kampung Wisata Batik dan merupakan
sentra industri batik. Banyak tumbuh produsen dan pedagang batik yang sukses.
Cikal bakal industri batik Kota Surakarta diyakini berada di tempat ini. Kauman
terletak bersebelahan dengan Pasar Klewer. Hal ini menjadi asset dan juga

menciptakan lapangan kerja bagi warga dan masyarakat Kauman sendiri.”’

Empat pekerjaan utama Masyarakat Kauman adalah pedagang 75%, industry
kecil 20%, industry besar 3%, dan sektor informal 2%. Adapun jenis usaha jasa dan
perdagangan yang ada antara lain, usaha toko/ kios ada 57 unit terdapat 5 jenis

usaha, toko kelontong 29 unit terdapat 7 jenis usaha, penitipan kendaraan bermotor

*® Data Monografi Kelurahan Kauman tahun 2012/2013.
> Totok Mulyoko, wawancara (Kauman, 23 Desember 2013).



ada 3 unit, notaris ada 1 unit, dan pengacara/ advokat ada 1 orang. Jumlahtenaga

kerja yang terserap mencapai 282 orang.”

B. Hasil Penelitian
1. Prosesi Upacara Perkawinan Adat Keraton Surakarta di Kelurahan Kauman, Pasar

Kliwon, Surakarta.

Pernikahan merupakan salah satu bentuk ibadah. Tujuan pernikahan bukan
saja untuk menyalurkan kebutuhan biologis, tetapi juga juga untuk menyambung
keturunan dalam naungan rumah tangga yang penuh kedamaian dan cinta kasih.
Setiap remaja setelah memiliki kesiapan lahir batin hendaknya segera menentukan
pilihan hidupnya untuk mengakhiri masa lajang. Menurut ajaran agama islam,
menikah adalah menyempurnakan agama. Oleh karena itu, barang siapa yang
menuju kepada suatu pernikahan, maka ia telah berusaha menyempurnakan
agamanya, dan berarti juga berjuang untuk kesejahteraan masyarakat. Membantu
terlaksanakannya suatu pernikahan, demikian pula merupakan ibadah yang tak
ternilai pahalanya.” Jika seorang laki-laki dan perempuan yang telah jatuh cinta,
dan menginginkkan sampai ke jenjang pernikahan haruslah bersikap seperti air,
yaitu jika dua tetes air tersebut disatukan, maka akan menjadi setetes air yang
lebih besar. Warna , aroma dan rasanya pun perlahan-lahan akan menyatu.
Demikian pula keluarga mempelai pria dengan keluarga mempelai wanita.

Banyak urusan menjelang perkawinan yang mensyaratkan kesepakatan kedua

*? Data Monografi Kelurahan Kauman tahun 2012/2013.
3> M. hariwijaya, Tata Cara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa (Jogjakarta: Hanggar Kreator, 2004), h. 1-2.



belah pihak. Dalam pesta perkawinan adat, berbagai pitutur dan nasehat
disampaikan berupa symbol dan perlambangan™.

Saat ini, meskipun budaya global telah menembus tembok-tembok
peradaban, namun ritual pernikahan ini tidaklah sirna. Masyarakat masih tetap
dan akan selalu berkaca pada adat dan budaya sendiri untuk merayakan hari yang
istimewa tersebut. Perkawinan bagi banyak orang hanya sekali seumur hidup.
Hanya sekali dan tidak main-main. Karena itulah pesta pernikahan tradisional
justru kelihatan semakin meriah dan dikemas dengan segala pernik, hiasan, dan
kreasi yang melambangkan keagungan nilai dan makna.

Dalam pandangan orang jawa, jodoh merupakan salah satu rahasia Allah
SWT. Sebuah idiom mengatakan, “Siji pesthi, loro jodho, telu tibaning wahyu,
papat kodrat, lima bandha, iku saka kersaning Hyang Kang Murbeng Dumadi”.
Artinya satu maut, dua jodoh, tiga turunnya wahyu, empat kodrat, dan kelima
harta, itu adalah kehendak Tuhan Yang Menciptakan alam semesta. Prosesi
upacara perkawinan adat pengantin Jawa sebenarnya bersumber dari tradisi
keraton. Bersamaan dengan itu lahir pula seni tata rias pengantin dan model
busana pengantin yang aneka ragam.” Seiring perkembangan zaman, adat istiadat
perkawinan tersebut, lambat laun bergerak keluar tembok keraton. Sekalipun
sudah dianggap milik masyarakat, tapi masih banyak calon pengantin yang ragu-
ragu memakai busana pengantin basahan (bahu terbuka) yang konon hanya

diperkenankan bagi mereka yang berkerabat dengan keraton.

**M. hariwijaya, Tata Cara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa (Jogjakarta: Hanggar Kreator, 2004), h. 4-5.
> Arsyad, wawancara (Kauman, 28 Desember 2013).



a.

Masyarakat jawa menyebut pesta perkawinan itu dengan mantu, yang
maksudnya mengantu-antu yang artinya saat yang ditunggu-tunggu. Sementara
pengantin dalam bahasa jawa adalah pinanganten, yang kata aslinya berasal dari
pepatah pinang dan ganten. Pinang terdapat di pohon yang tinggi, sementara
ganten terdiri dari kapur dan sirih, terdapat pada tumbuh-tumbuhan ditanah.
Pinang dan ganten ini akhirnya menyatu dalam kunyahan saat orang makan sirih.
Istilah ini maksudnya asam di gunung dan garan di laut, bertemu dalam belanga.
Pengantin laki-laki dan pengantin perempuan yang berasal dari kultur yang
berbeda akan bersatu dalam sebuah harmoni keluarga yang saling melengkapi
kekurangan masing-masing sehingga tercipta keluarga bahagia.’®

Pada kesempatan ini fokus penelitian adalah mengenai Tradisi Perkawinan
Adat Keraton Surakarta yang terdapat di Kelurahan Kauman Kecamatan Pasar
Kliwon Kota Surakarta. Untuk lebih jelasnya tata cara pelaksanaannya adalah
sebagai berikut :

Panembung

Panembung dapat juga disebut dengan Lamaran, prosesi ini merupakan
langkah awal untuk mengadakan perkawinan dalam adat Keraton Surakarta.
Keluarga calon mempelai pria mendatangi atau mengirim utusan ke keluarga
calon mempelai perempuan untuk melamar putri keluarga tersebut menjadi istri
putra mereka. Pada acara ini, kedua keluarga jika belum saling mengenal dapat
lebih jauh mengenal satu sama lain, dan berbincang-bincang mengenai hal-hal

yang ringan. Biasanya keluarga dari calon mempelai perempuan yang mempunyai

M. hariwijaya, Tata Cara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa (Jogjakarta: Hanggar Kreator, 2004), h. 13-

14.



hak menentukan lebih banyak, karena merekalah yang biasanya menentukan jenis
pernikahannya.”’ Jika lamaran diterima, maka kedua belah pihak akan mulai

mengurus segala persiapan pernikahan.

Paningset

Setelah dicapai kata sepakat oleh kedua belah pihak orang tua tentang
perjodohan putra-putrinya, maka dilakukanlah ‘paningset’ atau disebut juga pasoj
tukon'. Dalam kesempatan ini pihak keluarga calon mempelai putra menyerahkan
barang-barang tertntu kepada calon mempelai putri sebagai peningset’, artinya
tanda pengikat. Umumnya berupa pakaian lengkap, sejumlah uang, dan
adakalanya disertai cincin emas buat keperluan 'tukar cincin'.”®

Paningset terbagi atas 3 prosesi, yaitu: Paningset, abon-abon, lan
pangiring.

1) Paningset

Peningsetan yang berasal dari kata 'singset’ atau langsing, memiliki arti
untuk mempersatukan. Kedua keluarga mempelai setuju untuk kedua anak mereka
disatukan dalam tali pernikahan. Keluarga pengantin pria datang berkunjung ke
kediaman keluarga pengantin perempuan membawa berbagai macam hadiah,

diantaranya:

a) Satu set Suruh Ayu (semacam daun yang wangi), mendoakan keselamatan.

b) Pakaian batik dengan motif yang berbeda-beda, mendoakan kebahagiaan.

" Mas Ngabehi Suseno Priyo Suseno, Pasemon ing Tatacara lan Upacara Penganten Surakarta (Surakarta: 1992),

h.6-7.

*® Sunarwan Hadi Purnomo, Rantaman Jangkep Upacara Pahargyan Temanten (Surakarta: Cendrawasih, 1998), h.

38-39.



c) Kain kebaya, mendoakan kebahagiaan.

d) Ikat pinggang kain (sefagen) bewarna putih, melambangkan kemauan
yang kuat dari mempelai perempuan

e) Buah-buahan, mendoakan kesehatan.

f) Beras, gula, garam, minyak, dll, melambangkan kebutuhan hidup sehari-
hari.

g) Sepasang cincin untuk kedua mempelai.

h) Sejumlah uang untuk digunakan di acara pemikahan.

Acara ini disebut juga acara serah-serahan bisa diartikan sang calon
mempelai perempuan 'diserahkan' kepada keluarga calon mempelai pria sebagai
menantu mereka atau calon mempelai pria nyantri di kediaman keluarga calon

- 59
mempelai perempuan.

Pada masa kini, demi alasan kepraktisan, kedua belah pihak kadang-
kadang dapat berbicara langsung tanpa upacara apapun. Selain menghemat waktu

dan uang, juga langsung pada pokok persoalan.”’

2) Abon-abon
Abon-abon merupakan sejumlah barang yang dibawa oleh keluarga
pengantin pria ketika datang berkunjung ke kediaman keluarga pengantin

perempuan. Barang-barang yang dibawa antara lain:®'

** Mas Ngabehi Suseno Priyo Suseno, Pasemon ing Tatacara lan Upacara Penganten Surakarta (Surakarta: 1992),
h.11-13.
% Munawwir, wawancara (Kauman, 28 Desember 2013).

* Mas Ngabehi Suseno Priyo Suseno, Pasemon ing Tatacara lan Upacara Penganten Surakarta (Surakarta: 1992),
h.14.



a) Jeruk gulung sebanyak dua buah sebagai lambang gumulunging tekad.
Kedua mempelai siap melebur dalam satu cita-cita dan tanggung jawab
rumah tangga.
b) Sekul golong dua buah sebagai lambang telah gemolong, yaitu kedua
mempelai sudah satu tekad menyatukan cinta sejati mereka dalam satu
atap keluarga.
c) Tebu wulung yaitu tebu merah, yang berarti keluarga yang mengutamakan
pikiran sehat.
d) Pisang ayu-suruh ayu sebagai lambang sedya rahayu, sejahtera.
3) Pangiring
Pangiring merupakan acara yang terakhir dari serangkaian acara paningset
yang melambangkan perlakuan tanggung jawab calon pengantin laki-laki kepada
calon pengantin perempuan. Barang-barang yang telah dibawa oleh ibu-ibu
maupun putri-putri dari keluarga calon pengantin putra. Dalam hal ini salah
seorang sesepuh wanita dari keluarga calon pengantin putra kemuduan
menyerahkan secara simbolis kepada ibu dari calon pengantin putrid yang
selanjutnya berturut-turut menyerahkannya kepada para petugas yang telah
ditunjuk.*®
c. Liru Kalpika

Sempurnanya  tatacara  paningset/srah-srahan  ditandai  dengan
diadakannya acara ‘Liru Kalpika’, yaitu acara tukar cincin antara calon pengantin
laki-laki dan calon pengantin perempuan. Diadakannya acara ini menandakan

resminya hubungan antara calon pengantin laki-laki dan calon pengantin

%2 Sularmi, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013).



perempuan untuk melanjutkan hubungan kejenjang pernikahan. Tatacara [liru
kalpika yaitu calon pengantin laki-laki memasukkan cincin ke jari manis tangan
kiri calon pengantin perempuan, dan begitu juga sebaliknya, calon pengantin
perempuan memasukkan cincin ke jari manis tangan kiri calon pengantin laki-
laki.”
Sowan leluhur, wilujengan, pasang tarub

Sowan leluhur yaitu calon pengantin sowan/menemui para leluhur
terdahulu, orang-orang tua yang dihormati, tokoh-tokoh agama dan masyarakat.
Hal ini dilakukan untuk meminta restu kepada mereka atas pernikahan yang akan
diadakan oleh calon pengantin.

Wilujengan yaitu meminta kepada Yang Maha Kuasa supaya dilancarkan

segala urusan dalam pelaksanaan pemikahan yang akan dilakukan.®*

Upacara pasang tarub diawalkan dengan pemasangan bleketepe’
(anyaman daun kelapa). bekletepe yaitu hiasan dari daun kelapa untuk mengusir
roh-roh jahat dan sebagai tanda bahwa ada acara pernikahan sedang berlangsung
di tempat tersebut. Pemasangan bleketepe dilakukan oleh orangtua calon
mempelai putri, yang ditandai pula dengan pengadaan sesajen. Tarub adalah
bangunan rumah-rumahan yang beratapkan daun pohon kelapa untuk acara pesta
pernikahan, tarub ini biasanya dipasangkan di kanan-kiri pendopo dan di belakang

rumah.

% Sunarwan Hadi Purnomo, Rantaman Jangkep Upacara Pahargyan Temanten (Surakarta: Cendrawasih, 1998), h.

16-17.

* Munawwir, wawancara (Kauman, 28 Desember 2013).



Sebelum Tarub dan janur kuning tersebut dipasang, sesajen atau
persembahan sesajian biasanya dipersiapkan terlebih dahulu. Sesajian tersebut
antara lain terdiri dari: pisang, kelapa, beras, daging sapi, tempe, buah-buahan,
roti, bunga, bermacam-macam minuman termasuk jamu, lampu, dan lainnya. Arti
simbolis dari sesajian ini adalah agar diberkati leluhur dan dilindungi dari roh-roh
jahat. Sesajian ini diletakkan di tempat-tempat dimana upacara pemikahan akan
dilangsungkan, seperti kamar mandi, dapur, pintu gerbang, di bawah Tarub, di

jalanan di dekat rumah, dan sebagainya.®

Tuwuhan

Setelah acara memasang bleketepe, acara dilanjutkan dengan fuwuhan,
yaitu memasang hiasan pemikahan di pintu rumah depan sang pengantin dan di
rumah yang akan dijadikan tempat untuk acara siraman bagi calon pengantin
perempuan. hiasan pernikahan dilaksanakan Sehari sebelum pernikahan, biasanya
gerbang rumah pengantin perempuan akan dihiasi janur kuning yang terdiri dari

berbagai macam tumbuhan dan daun-daunan:®

1) 2 pohon pisang dengan setandan pisang masak pada masing-masing
pohon, melambangkan suami yang akan menjadi kepala rumah tangga
yang baik dan pasangan yang akan hidup baik dan bahagia dimanapun

mereka berada (seperti pohon pisang yang mudah tumbuh dimanapun).

% Sunarwan Hadi Purnomo, Rantaman Jangkep Upacara Pahargyan Temanten (Surakarta: Cendrawasih, 1998), h.

37-38.

% M. hariwijaya, Tata Cara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa (Jogjakarta: Hanggar Kreator, 2004), h. 85-

86.



2) Tebu Wulung atau tebu merah, yang berarti keluarga yang mengutamakan
pikiran sehat.

3) Cengkir Gading atau buah kelapa muda, yang berarti pasangan suami istri
akan saling mencintai dan saling menjagai dan merawat satu sama lain.

4) Berbagai macam daun seperti daun beringin, daun mojo-koro, daun alang-
alang, dadap serep, sebagai simbol kedua pengantin akan hidup aman dan

keluarga mereka terlindung dari mara bahaya.

Dekorasi lain yang dipersiapkan adalah Kembar Mayang yang akan

digunakan dalam upacara panggih.

Siraman

Acara yang dilakukan pada siang hari sebelum [jab atau upacara
pernikahan ini bertujuan untuk membersihkan jiwa dan raga. Siraman biasanya
dilakukan di kamar mandi atau taman keluarga masing-masing dan dilakukan oleh

orang tua atau wakil mereka.

Ada tujuh Pitulungan atau penolong (Pitu artinya tujuh) biasanya tujuh
orang yang dianggap baik atau penting yang membantu acara ini. Airnya
merupakan campuran dari kembang setaman yang disebut Banyu Perwitosari
yang jika memungkinkan diambil dari tujuh mata air dan melambangkan
kehidupan. Keluarga pengantin perempuan akan mengirim utusan dengan
membawa Banyu Perwitosari ke kediaman keluarga pengantin pria dan

menuangkannya di dalam rumah pengantin pria.



Acara siraman diawali oleh orang tua dan ditutup oleh Pemaes yang

kemudian dilanjutkan dengan memecahkan kendi.”’

Banyak hal yang harus dipersiapkan sebelum acara dimulai:

1) Tempat air dari perunggu atau tembaga yang berisi air dari tujuh mata air.

2) Kembang setaman yaitu bunga-bunga seperti mawar, melati, cempaka,
kenanga, yang ditaruh di air.

3) Aroma lima warna yang digunakan sebagai sabun.

4) Sabun cuci rambut tradisional dari abu dari merang, santan, dan air asam
Jawa.

5) Gayung yang berasal dari kulit kelapa sebagai ciduk air.

6) Kursi yang dilapisi tikar, kain putih, dedaunan, kain lurik untuk tempat
duduk pengantin selama prosesi berlangsung.

7) Kain putih untuk dipakai selama upacara siraman.

8) Baju batik untuk dipakai setelah uparaca siraman.

9) Kendi.

10) Sesajian

Sesajian merupakan hal yang dianggap penting dalam tradisi upacara
perkawinan adar Keraton Surakarta.. Sesajian untuk siraman terdiri dari berbagai

macam sajian:

1) Tumpeng Robyong, nasi kuning dengan hiasan-hiasan.

M. hariwijaya, Tata Cara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa (Jogjakarta: Hanggar Kreator, 2004), h. 88-
96.



2) Tumpeng Gundhul, nasi kuning tanpa hiasan.
3) Makanan seperti ayam, tahu, telur.

4) Buah-buahan seperti pisang dan lain-lain.

5) Kelapan muda.

6) Tujuh macam bubur.

7) Jajanan seperti kue manis, lemper, cendol.

8) Seekor ayam jago

9) Lampu lentera

10) Kembang Telon - tiga macam bunga (kenanga, melati, cempaka).

Urut-urutan acara siraman adalah sebagai berikut:

1) Pengantin pria / perempuan dengan rambut terurai keluar dari kamarnya
diiringi oleh orang tuanya masing-masing.

2) Pengantin tersebut berjalan menuju tempat siraman.

3) Beberapa orang berjalan di belakang merecka membawa baju batik,
handuk, dan sebagainya.

4) Pengantin tersebut duduk di kursi dan memanjatkan doa.

5) Sang ayah memandikan sang pengantin, disusul oleh sang ibu.

6) Sang pengantin duduk dengan kedua tangan diletakkan di depan dalam
posisi berdoa.

7) Mereka menuangkan air ke atas tangannya dan sang pengantin berkumur

tiga kali.



8) Lalu mereka menuangkan air ke atas kepalanya, muka, telinga, leher,
tangan dan kaki masing masing tiga kali.

9) Setelah orang tua menyelesaikan prosesi siraman disusul oleh empat
orang lain yang dianggap penting.

10) Orang terakhir yang memandikan sang pengantin adalah Pemaes atau
orang lain yang dianggap spesial. Sang pengantin dimandikan dengan
sabun dan shampo (secara simbolik).

11)Setelah itu acara pecah kendi yang dilakukan oleh ibu pengantin

perempuan.

Kendi yang digunakan untuk siraman diambil. Ibu pengantin
perempuan atau Pameas(untuk siraman pengantin pria) atau orang yang
terakhir akan memecahkan kendi dan mengatakan: "Wis Pecah Pamore"

artinya sekarang sang pengantin siap untuk menikah.®®

12) Sang pengantin akan mengenakan baju batik kemudian diiringi kembali
ke kamar pengantin dan bersiap siap untuk acara Midodaren

g. Paes

Paes/Ngerik dilakukan setelah siraman, dilakukan upacara ini, yakni
sebagai lambang upaya memperindah diri secara lahir dan batin®. Acara ini
dilakukan dikamar calon mempelai putri, ditunggui oleh para ibu pini sepuh.

Sembari menyaksikan paes, para ibu memberikan restu serta memanjatkan do'a

% Sarwanto MS, Wacana Kawedhar (Sukoharjo: Cendrawasih, 2000), h. 64.
% Sunarwan Hadi Purnomo, Rantaman Jangkep Upacara Pahargyan Temanten (Surakarta: Cendrawasih, 1998), h.
39.



agar dalam upacara pernikahan nanti berjalan lancar dan khidmat. Dan semoga
kedua mempelai nanti saat berkeluarga dan menjalani kehidupan dapat rukun,
dilimpahi keturunan dan rezeki.
Sesadeyan Dawet

Prosesi ini melambangkan agar dalam upacara pernikahan yang akan
dilangsungkan, diknjungi para tamu yang melimpah bagai cendol dawet yang laris
terjual. dalam upacara ini, ibu calon mempelai putri bertindak sebagai penjual
dawet, didampingi dan dipayungi oleh bapak calon mempelai putri, sambil
mengucapkan : "Laris...laris". 'Sesadeyan dawet' ini dilakukan dihalaman rumah.
Keluarga. kerabat adalah pembeli dengan pembayaran 'kreweng' (pecahan
genteng). °
Sangkeran

Saat-saat menjelang perkawinan, bagi calon mempelai putri dilakukan
'sengkeran’ atau 'pingitan’ selama lima hari, yang ada pada perkembangan
selanjutnya hanya cukup tiga hari saja. Selama itu calon mempelai putri dilarang
keluar rumah dan tidak boleh bertemu dengan calon mempelai putra.”’ Seluruh
tubuh pengantin putri dilulur dengan ramu-ramuan, dan dianjurkan pula berpuasa.
Tujuannya agar pada saat jadi pengantin nanti, mempelai putri tampil cantik
sehingga membuat pangling orang yang menyaksikannya.
Midodareni

1) Midodareni

7 Mas Ngabehi Suseno Priyo Suseno, Pasemon ing Tatacara lan Upacara Penganten Surakarta (Surakarta: 1992),

h.23.

"' Mas Ngabehi Suseno Priyo Suseno, Pasemon ing Tatacara lan Upacara Penganten Surakarta (Surakarta: 1992),

h.24.



Ini adalah malam terakhir bagi kedua calon mempelai sebagai
bujang dan dara sebelum melangsungkan pernikahan ke esokan harinya.
Ada dua tahap upacara di kediaman calon mempelai putri. Tahap
pertama, upacara myantrik’, untuk meyakinkan bahwa calon mempelai
putra akan hadir pada upacara pernikahan yang waktunya sudah
ditetapkan. Kedatangan calon mempelai putra diantar oleh wakil orangtua,
para sepuh, keluarga serta kerabat untuk menghadap calon mertua. Tahap
kedua, memastikan bahwa keluarga calon mempelai putri sudah siap
melaksanakan prosesi pernikahan dan upacara panggih’ pada esok
harinya. Pada malam tersebut, calon mempelai putri sudah dirias
sebagaimana layaknya. Setelah menerima doa restu dari para hadirin,
calon mempelai putri diantar kembali masuk ke dalam kamar pengantin,
beristirahat buat persiapan upacara esok hari. Sementara para pni sepuh,
keluarga dan kerabat bisa melakukan ‘lek-lekan' atau ‘'tuguran’,
dimaksudkan untuk mendapat rahmat Tuhan agar seluruh rangkaian
upacara berjalan lancar dan selamat. Midodaren berarti menjadikan sang
pengantin perempuan secantik dewi Widodari.”” Pengantin perempuan
akan tinggal di kamarnya mulai dari jam enam sore sampai tengah malam
dan ditemani oleh kerabat-kerabatnya yang perempuan. Mereka akan

bercakap-cakap dan memberikan nasihat kepada pengantin perempuan.

72 Sunarwan Hadi Purnomo, Rantaman Jangkep Upacara Pahargyan Temanten (Surakarta: Cendrawasih, 1998), h.

39.



Orang tua pengantin perempuan akan memberinya makan untuk terakhir

kalinya, karena mulai besok ia akan menjadi tanggung jawab suaminya.”

2) Kembar Mayang

Upacara yang diselenggarakan sebelum upacara Panggih ini
mempunyai makna yang cukup dalam. Di balik acara ini manusia
diingatkan bahwa untuk mencapai kebahagiaan hidup perlu usaha. Jer
basuki mawa bea. Kebahagiaan hidup harus diperjuangkan dengan segala
daya dan do’a. Upacara ini sekaligus melambangkan turunnya anugrah
Tuhan lahir batin bagi kedua mempelai baik di dunia maupun akherat.
Pada upacara ini kembar mayang akan dibawa keluar rumah dan diletakan
di persimpangan dekat rumah yang tujuannya untuk mengusir roh jahat.
Kembar mayang adalah karangan bunga yang terdiri dari daun-daun
pohon kelapa yang ditancapkan ke sebatang tanggul kelapa.”* Dekorasi ini

memiliki makna yang luas:

a) Berbentuk seperti gunung, tinggi dan luas, melambangkan seorang
laki-laki harus berpengetahuan luas, berpengalaman, dan sabar.

b) Hiasan menyerupai keris, pasangan harus berhati-hati di dalam
hidup mereka.

c) Hiasan menyerupai cemeti, pasangan harus selalu berpikir positif

dengan harapan untuk hidup bahagia.

M. hariwijaya, Tata Cara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa (Jogjakarta: Hanggar Kreator, 2004), h. 97-

98.

™ Mas Ngabehi Suseno Priyo Suseno, Pasemon ing Tatacara lan Upacara Penganten Surakarta (Surakarta: 1992),

h.24.



d) Hiasan menyerupai payung, pasangan harus melindungi keluarga
mereka.

e) Hiasan menyerupai belalang, pasangan harus tangkas, berpikir
cepat dan mengambil keputusan untuk keselamatan keluarga
mereka.

f) Hiasan menyerupai burung, pasangan harus memiliki tujuan hidup
yang tinggi.

g) Daun beringin, pasangan harus selalu melindungi keluarga mereka
dan orang lain.

h) Daun kruton, melindungi pasangan pengantin dari roh-roh jahat.

1) Daun dadap serep, daun ini dapat menjadi obat turun panas,
menandakan pasangan harus selalu berpikiran jernih dan tenang
dalam menghadapi segala permasalahan (menenangkan perasaan
dan mendinginkan kepala).

j) Bunga Patra Manggala, digunakan untuk mempercantik hiasan
kembar mayang.

3) Jonggolan
Tatacara jonggolan yaitu datangnya calon pengantin laki-laki ke
rumah calon pengantin perempuan, maksud akan hal ini adalah bahwa
orang tua calon pengantin perempuan benar-benar menerima dan dengan
sepenuh hati menyetujui akan diadakannya perkawinan antara anaknya
dengan sang laki-laki tersebut.

4) Majemukan



Acara Majemukan diadakan dan dilaksanakan di tengah malam
pada malam midodaren, tatacara pelaksanaan majemukan yaitu dengan
mengadakan acara tirakatan. Orang tua kedua mempelai pengantin
mengadakan do’a dan pujian meminta keberkahan dan kelancaran kepada
Yang Maha Kuasa. Pelaksanaan do’a dan pujian dapat dilakukan di dalam
kamar maupun di latar/halaman rumah.”

k. Nikah/Ijab

ljab atau ijab kabul adalah pengesahan pernihakan sesuai agama pasangan
pengantin. Secara tradisi dalam upacara ini keluarga pengantin perempuan
menyerahkan/ menikahkan anaknya kepada pengantin pria, dan keluarga
pengantin pria menerima pengantin wanita dan disertai dengan penyerahan mas
kawin bagi pengantin perempuan. Upacara ini disaksikan oleh pejabat pemerintah
atau petugas catatan sipil yang akan mencatat pernikahan mereka di catatan

pemerintah.

Busana Pengantin dalam Upacara Pernikahan adat Surakarta terbagi
menjadi beberapa jenis, yaitu Basahan, Solo Putri, dan Solo Muslim. Busana
Basahan awalnya mirip busana Tari Budhaya Ketawang di keraton. Namun,
akhirnya meskipun tarian tersebut sangat sakral, tetapi sudah diijinkan untuk
dikenakan oleh pengantin sekarang. Sedangkan untuk Solo Putri, untuk rias wajah

mirip busana basahan, hanya busana yang dikenakan sangatlah berbeda. Solo

> Sularmi, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013).



Muslim ialah kreasi variatif dari Solo Putri yang dipadukan dengan jilbab zaman

76
sekarang.

Panggih

Upacara panggih diawali dengan kedatangan rombongan mempelai putra
yang membawa ‘sanggan’, berisi 'gedang ayu suruh ayu', melambangkan
keinginan untuk selamat atau 'sedya rahayu'. sanggan tersebut diserahkan kepada
ibu mertua sebagai penebus. Pengantin laki-laki (dengan ditemani kerabat
dekatnya (orang tuanya tidak boleh menemaninya dalam acara ini) tiba di depan
gerbang rumah pengantin perempuan dan pengantin perempuan keluar dari kamar
pengantin dengan diapit oleh dua orang tetua perempuan dan diikuti dengan orang
tua dan keluarganya. Di depannya dua anak perempuan (yang disebut Patah)
berjalan dan dua remaja laki-laki berjalan membawa kembar mayang. Upacara
dilanjutkan dengan penukaran 'kembang mayang'. Konon, segala peristiwa yang
menyangkut suatu formalitas peresmian ditengah masyarakat, perlu kesaksian.
Fungsi kembang mayang, konon sebagai saksi dan sebagai penjaga serta
penangkal (tolak bala). Setelah berlangsungnya upacara, kembang mayang
tersebut ditaruh di perempatan jalan, yang bermakna bahwa setiap orang yang
melewati jalan itu, menjadi tahu bahwa di daerah itu baru saja berlangsung
upacara perkawinan. 'Panggih’ atau temu’ adalah dipertemukannya mempelai
putri dan mempelai putra.”’ Setelah itu, mempelai putri dan mempelai putra

melanjutkan upacara dengan melakukan beberapa ritual berikut:

76 Sularmi, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013).
77 Sunarwan Hadi Purnomo, Rantaman Jangkep Upacara Pahargyan Temanten (Surakarta: Cendrawasih, 1998), h.

40.



1)

2)

3)

Balang-balangan Gantalan

Mempelai putri dan mempelai putra dibimbing menuju 'titik
panggih'. Pada jarak lebih kurang lima langkah, masing-masing mempelai
saling melontarkan sirih atau gantal yang ditali dengan benang putih yang
telah disiapkan. Arah lemparan mempelai putra diarahkan ke dada
mempelai putri, sedangkan mempelai putri mengarahkannya ke paha
mempelai putra. Ini sebagai lambang cinta kasih suami terhadap istrinya,
dan si istri pun menunjukan baktinya kepada sang suami.”
Ngidak Tigan

Tatacara menginjak telur dilakukan oleh pengantin laki-laki, hal ini
mempunyai maksud permintaan pengantin kepada Yang Maha Kuasa
semoga dalam mengarungi rumah tangga cepat di karuniai keturunan,
sehingga dalam upacara ini pengantin laki-laki harus menginjak telur
dengan sungguh-sungguh supaya telur tersebut benar-benar pecah yang
melambangkan menyatunya laki-laki dan perempuan, seperti menyatunya

putih telur dan kuning telur.”

Penganten estri mijiki sukunipun penganten jaler

Mempelai putra menginjak telur ayam hingga pecah. Lalu
mempelai putri membasuh kaki mempelai putra dengan air kembang
setaman, yang kemudian dikeringkan dengan handuk. Prosesi ini

malambangkan kesetiaan istri kepada suami. Yakni, istri selalu berbakti

7® Mas Ngabehi Suseno Priyo Suseno, Pasemon ing Tatacara lan Upacara Penganten Surakarta (Surakarta: 1992),

h.37-39.

7® Munawwir, wawancara (Kauman, 28 Desember 2013).



4)

5)

6)

dengan sengan hati dan bisa memaafkan segala hal yang kurang baik yang

dilakukan suami.

Pupuk

Ibu mempelai putri mengusap ubun-ubun mempelai putra
sebanyak tiga kali dengan air kembang setaman. Ini sebagai lambang
penerimaan secara ikhlas terhadap menantunya sebagai suami dari
putrinya.*

Penganten kasingeban sindhur

Prosesi ini menyampirkan kain sindur yang berwarna merah ke
pundak kedua mempelai (memperlai putra di sebelah kanan) oleh bapak
dan ibu mempelai putri. Saat berjalan perlaham-lahan menuju pelaminan
dengan iringan gending, Paling depan di awali bapak mempelai putri
mengiringi dari belakang dengan memegangi kedua ujung sindur. Prosesi
ini menggambarkan betapa kedua mempelai telah diterima keluarga besar
secara utuh, penuh kasih sayang tanpa ada perbedaan anatara anak
kandung dan menantu.

Bobot timbang

Kedua mempelai duduk dipangkuan bapak mempelai putri.
Mempelai putri berada dipaha sebelah kiri, mempelai putra dipaha sebelah
kanan. Upacara ini disertai dialog antara ibu dan bapak mempelai putri.

"Abot endi bapakne?" ("Berat yang mana, Pak) kata sang ibu. "Podo, podo

M. hariwijaya, Tata Cara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa (Jogjakarta: Hanggar Kreator, 2004), h. 158-

159.



abote,” ("Sama beratnya") sahut sang bapak. Makna dari upacara ini
adalah kasih sayang orangtua terhadap anak dan menantu sama besar dan
beratnya.”!

7) Ngabekten/Sungkeman

Kedua pengantin bersujud memohon restu dari masing-masing
orang tua. Pertama-tama ayah dan ibu pengantin perempuan, kemudian
baru ayah dan ibu pengantin pria. Selama sungkeman, Pemaes mengambil

keris dari pengantin pria, dan setelah sungkeman baru dikembalikan lagi.

8) Bubak kawah, tumplek punjen, lan langkahan

Bubak kawah adalah acara yang dilakukan kalau tuan rumah baru
pertama kali menikahkan putrinya. Upacara ini tidak dilakukan kalau yang
di nikahkan pertama kali itu adalah anak laki-laki, sebab ia hanya ngunduh

mantu.

Tumplek punjen adalah acara yang dilakukan kalau tuan rumah

menikahkan putrinya yang terakhir.*

Langkahan dilaksanakan ketika pengantin perempuan mempunyai
kakak perempuan kandung yang belum memiliki pasangan hidup/jodoh,
sehingga pengantin perempuan tersebut mengadakan acara pernikahan

dahulu dan mendahului kakak perempuan kandungnya. Acara ini

8 Sarwanto MS, Wacana Kawedhar (Sukoharjo: Cendrawasih, 2000), h. 65.
8 M. hariwijaya, Tata Cara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa (Jogjakarta: Hanggar Kreator, 2004), h. 137.



9)

dilakukan untuk meminta do’a restu dan kerelaan kepada sang kakak

83
perempuan.

Kacar-kucur

Kacar-kucur ini melambangkan pemberian nafkah yang pertama
kali dari suami kepada istri. Yakni berupa : kacang tolo merah, keledai
hitam, beras putih, beras kuning dan kembang telon ditaruh didalam klasa
bongko' oleh mempelai putra yang dituangkan ke pangkuan mempelai
putri. Di pangkuan mempelai putri sudah disiapkan serbet atau sapu
tangan yang besar. Lalu guno koyo dan kacar-kucur dibungkus oleh

mempelai putri dan disimpan.**

10) Dulangan

Kedua pengantin saling menyuapi nasi satu sama lain yang
melambangkan kedua mempelai akan hidup bersama dalam susah dan
senang dan saling menikmati milik mereka bersama. Pemaes akan
memberikan sebuah piring kepada pengantin perempuan (berisi nasi
kuning, telur goreng, kedelai, tempe, abon, dan hati ayam). Pertama-tama,
pengantin pria membuat tiga bulatan nasi dengan tangan kanannya dan

menyuapkannya ke mulut pengantin perempuan. Setelah itu ganti

# Mas Ngabehi Suseno Priyo Suseno, Pasemon ing Tatacara lan Upacara Penganten Surakarta (Surakarta: 1992),

h. 47-51.

¥ Sarwanto MS, Wacana Kawedhar (Sukoharjo: Cendrawasih, 2000), h. 65.



pengantin perempuan yang menyuapi pengantin pria. Setelah makan,

mereka lalu minum teh manis.®

m. Sepasaran lan wilujengan

Tatacara sepasaran lan wilujengan penganten yaitu dengan mengucapkan
rasa syukur kepada Yang Maha Kuasa karena acara perkawinan yang telah
dilaksanakan telah berjalan baik dan lancar, serta berdo’a supaya dalam
mengarungi kehidupan rumah tangga selalu dinaungi lindungan dan rahmat dari
Sang Maha Kuasa. Setelah acara sepasaran lan wilujengan telah terlaksana ,
alangkah baiknya pengantin lak-laki dan pengantin perempuan pulang kerumah
pengantin laki-laki. Dalam hal ini, ikutnya pengantin perempuan ke rumah orang

tua pengantin laki-laki disebut “Ngunduh Manten”.*’

2. Makna Yang Terkandung Dalam Prosesi Upacara Perkawinan Adat Keraton

Surakarta

Selama ini memang belum ada catatan sejarah atau literatur yang
menjelaskan mengenai prosesi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta secara
terperinci, namun Bapak Muhammad Muhtarom mengatakan bahwa prosesi
upacara perkawinan adat Keraton Surakarta diduga telah ada ketika terjadi
perpindahan pemerintahan keraton dari Kartosuro ke Surakarta, yang mana tradisi
perkawinan adat Keraton Surakarta menyerap pada ajaran-ajaran Agama Hindu.
Dulu orang-orang Hindu dalam ajarannya banyak mengangkat symbol-simbol

dalam segala hal, termasuk salah satunya prihal tatacara perkawinanannya.

¥ Sunarwan Hadi Purnomo, Rantaman Jangkep Upacara Pahargyan Temanten (Surakarta: Cendrawasih, 1998), h.

43.

8 Munawwir, wawancara (Kauman, 28 Desember 2013).



Masyarakat Jawa belajar pada ajaran kulturalnya dan tatanilai yang ada dalam
masyarakat dan hal itu dujadikan pijakan dalam kehidupan sehari-hari, yang pada
akhirmmya melahirkan berbagai norma-norma, system kekerabatan, serta kearifan
lokal.¥’

Prosesi perkawinan adat Keraton Surakarta memang sangat panjang dan
memerlukan waktu yang lama serta sangat rumit dalam melaksanakan tahap
pertahapnya. Menurut bapak Slamet Abi, perkawinan adat Keraton dapat
berlangsung selama berhari-hari, bahkan sampai satu minggu dalam menjalankan
tahap pertahapnya. **

Dalam tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta yang mengakar pada
ajaran-ajaran Agama Hindu, terdapat perbedaan pelaksanaan perkawinannya,
tergantung jabatan yang disandang dalam Keraton Surakarta. Jika Perkawinan
dilaksanakan oleh raja dan keturunannya, perkawinan yang dilaksanakan adalah
perkawinan Agung yang melibatkan semua pihak-pihak dalam Keraton Surakarta.
Sedangkan perkawinan yang dilakukan oleh kerabat dalem Keraton Surakarta dan
Abdi Dalem lebih sederhana dibandingkan pesta perkawinan yang dilakukan raja
dan keturunannya. Masyarakat pada umumnya mengikuti tradisi perkawinan adat
Keraton Surakarta yang dilakukan oleh kerabat dalem, sedikit sekali yang
melakukan pesta perkawinan agung seperti yang dilakukan oleh raja dan

keturunannya kecuali bagi mereka yang mempunyai jabatan tinggi atau

¥ Muhammad Muhtarom, wawancara (Kauman, 21 Desember 2013).
8 Slamet Abi, wawancara (Kauman, 20 Desember 2013).



pengusaha besar seperti; Danar Hadi yang mempunyai usaha batik ‘Danar Hadi’
dan Luminto yang mempunyai ‘Novotel”.*

Tahap pertama dalam prosesi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta
yang pertama adalah dengan cara panembung. Dalam pandangan masyarakat
sudah mengerti bahwa prosesi ini merupakan awal dalam menapaki proses
perkawinan antara laki-laki dan perempuan. Tahap selanjutnya adalah paningset,
Menurt Ibu Sularmi paningset merupakan tanda pengikat dengan memberikan
cincin dan bingkisan lainnya.

“Paningset itu calon pengantin laki-laki memberikan cincin dan berbagai

bingkisan kepada calon pengantin perempuan sebagai tanda pengikat.

Pihak keluarga calon pengantin perempuan sudah tidak boleh menerima

lamaran dari pihak lain jika sudah menerima cincin dan bingkisan yang

dibawa "’

Bapak Heri menambahkan dalam prosesi paningset itu seorang laki-laki
harus sudah bertekad bulat dan tidak setengah-setengah untuk menikahi
perempuan yang dipilihnya.

“Kalo saya pribadi kalo sudah mantap untuk menikahi wanita pilihan

saya, sudah harus berani sabaya mati sabaya mukti, harus berani sehidup

semati susah senang yaa jalani bersama-sama. Jangan senang, senang
sendiri, istri ditinggal ™'

Jika prosesi paningset sudah terlampaui, beberapa prosesi menjelang
pelaksanaan pesta perkawinan harus juga dilalui. Tahap awal menjelang akan
diadakannya pesta perkawinan adat Keraton Surakarta adalah dengan sowan
leluhur, wilujengan, pasang tarub.

“sowan leluhur ya minta do’a dan restu kepada orang tua yang sudah

meninggal dengan kita datang ke kuburannya. Dengan kata lain kita

sebagai anak mengabari orang tua kita kalo kita sudah menemukan
pilihan hidup dan akan segera melaksanakan pesta perkawinan. Kalo

# Totok Mulyoko, wawancara (Kauman, 23 Desember 2013).
% Sularmi, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013).
' Heri, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013).



wilujengan itu nyuwun dumateng Gusti supaya pernikahannya bias lancar
1,92
Pada acara pasang tarub Bapak Muhammad Muhtarom mengatakan:
“pasang tarub yaitu member hiasan di depan rumah dengan hiasan janur,
daun kelapa muda, pisang, dan lain sebagainya. Tarub aslinya dari
bahasa Arab ‘Taqorrub’ yang berarti dekat. Sedangkan janur berasal dari
kata ‘ja a nuur’ yang berarti cahaya telah datang. Hiasan-hiasan itukan
bentuknya seperti Gapura, nah gapuro itu juga berasal dari bahasa Arab,
dari kata’ghofuro’ yang berarti ampunan”™

Bapak Muhammad Muhtarom menambahkan bahwa segala prosesi
perkawinan adat Keraton Surakarta pada dasarnya menyerap pada symbol-simbol
ajaran Agama Hindu, akan tetapi walisongo membuat metode dengan
mengislamisasi symbol-simbol budaya yang ada. Tidak lantas menghilangkan
tradisi-tradisi budaya yang telah berlangsung dalam masyarakat begitu saja, akan
tetapi tradisi tersebut masih berjalan tetapi dimasuki ajaran-ajaran dan nilai-nilai
keislaman. Hal tersebut dilakukan karena masyarakat Jawa telah mengakar ajaran
kulturalnya.

Adapun makna-makna yang terkandung dalam acara siraman, ibu Sularmi
mengatakan bahwa makna siraman itu membersihkan jiwa dan raga (lahir batin)
calon pengantin laki-laki dan calon pengantin perempuan. Sesudah siraman
biasanya calon pengantin di potong rambutnya, hal ini dilakukan hanya sebatas
simbolis. Sebagian orang menyatukan potongan rambut calon pengantin laki-laki
dengan potongan rambut calon pengantin perempuan dengan harapan kedua

pasangan akan selalu bersama. Hal senada dikatakan oleh Bapak Slamet Abi,

Beliau berkata:

2 Munawwir, wawancara (Kauman, 28 Desember 2013).
% Muhammad Muhtarom, wawancara (Kauman, 21 Desember 2013).



“Siraman itu mempunyai maksud supaya pengantin bersih secara spiritual
dan bersih hatinya, istilahnya bersih tidak hanya di luarnya saja, akan
tetapi juga bersih di dalam.””

Khusus dalam perkawinan adat Keraton Surakarta, usai upacara siraman
ada upacara dodol dawet. Inilah salah satu jenis upacara perkawinan adat Jawa
yang bergaya Keraton Surakarta dan Keraton Yogyakarta. Jual Dawet ini symbol
dari ungkapan kata kemruwet, yang berartipenuh sesak. Maksudnya, pada saat
pesta perkawinan nanti diharapkan jumlah tamunya banyak, seperti penuhnya
dawet yang dijual saat itu. Warna merah pada gula jawa dan putih pada santan,
merupakan suatu symbol keberanian dan kesucian, dan symbol bertemunya pria
dan wanita. Keberanian memasuki kehidupan baru harus dengan niat suci dan
bersih.”

Tahap selanjutnya dalam prosesi upacara perkawinan adat Keraton
Surakarta yaitu penyelenggaraan malam midodareni. Acara midodareni ini
bermula dari legenda Jaka Tarub dan Nawang Wulan. Jaka Tarub adalah seorang
manusia biasa yang berhasil menyunting bidadari setelah berhasil mencuri baju
terbang sang bidadari yang tengah mandi. Dalam perkawinan tersebut akhirnya
melahirkan seorang putri yang bernama nawangsih. Akan tetapi, setelah sang
bidadari berhasil menemukan baju terbangnya, ia pun terbang kembali ke
kahyangan. Namun, sang bidadari berjanji akan menjenguk di bumi tepat di
malam midodareni, saat sang putri menikah. Legenda sang bidadari turun dari
kahyangan inilah yang hingga kini menjadi mifos dan impian para calon

pengantin putri dari Jawa. Dalam hal ini Ibu Partini mengatakan:

* Slamet Abi, wawancara (Kauman, 20 Desember 2013).
% M. hariwijaya, Tata Cara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa (Jogjakarta: Hanggar Kreator, 2004), h. 89.



“Pada saat malam midodareni pengantin putri tidak boleh mengenakan
perhiasan apapun mas, hanya di gulung konde saja rambutnya. Walau

penampilannya sederhana, sudah kayak bidadari. ia harus berada

dikamar dan tidak boleh keluar menemui tamu dan calon suami’”’

Masyarakat dalam melakukan prosesi malam midodareni pada dasarnya

: . 97
merupakan gambaran dari kesederhanaan dan acara tirakatan.

Adanya sepasang kembar mayang dalam acara malam midodareni
merupakan suatu hal pokok. sebagai hiasan, sepasang kembar mayang diletakkan
di samping kanan dan kiri tempat duduk pengantin selama resepsi pernikahan.
kembar mayang hanya digunakan jika pasangan pengantin belum pernah menikah
sebelumnya. Kembar mayang tersebut berjumlah dua atau satu pasangan, yang
bernama ‘dewadaru’ dan ‘kalpandaru’. Dewadaru mempunyai maksud manusia
yang mengayomi sesama dan bersikap adil. Adapun kalpandaru mempunyai

. . . . . 98
maksud sinar yang terus menyinari kehidupan manusia.

Dalam prosesi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta, upacara
nikah/ijab adalah saat-saat yang paling terpenting dari seluruh rangkaian upacara
perkawinan. Hal ini dikarenakan calon pengantin laki-laki dengan calon pengantin
perempuan mengucapkan janji seumur hidup. Terlaksanakannya prosesi ini
menyatakan bahwa laki-laki dan perempuan yang mengucapkan ijab gqabul
tersebut telah resmi menjadi suami istri menurut agama dan negara. Bapak

Singgih Bagjono mengatakan bahwa dalam upacara ijab gabul dalam tradisi

% Partini, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013).
%7 Sularmi, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013).
% Mas Ngabehi Suseno Priyo Suseno, Pasemon ing Tatacara lan Upacara Penganten Surakarta (Surakarta: 1992),

h. 24.



upacara adat Keraton Surakarta pada dasarnya sama dengan tatcara ijab qabul
yang di ajarkan dalam agama Islam.

“kalo ijab qobul dalam tradisi nikah Keraton ya seperti biasanya mas,

sama kayak yang diajarkan Agama Islam. Ada Naib, calon pengantin,

saksi, orang tua pengantin””’

Dalam waktu pelaksanaan ijab gobul tidaklah bebarengan dengan prosesi
panggih. Setelah prosesi ijab gobul terlaksana, barulah dilanjutkan dengan prosesi
panggih.Dalam masyarakat Kauman, Bapak Slamet Abi mengatakan bisanya ijab
gobul dilaksanakan pagi hari sampai sebelum duhur.

Dalam prosesi panggih, kedua pengantin bertemu secara resmi. Prosesi ini
merupakan upacara pertemuan seremonial antara pengantin laki-laki dengan
pengantin perempuan. Inilah puncak dari sebuah rangkaian acara perkawinan adat
Jawa. Adat Jawa dalam upacara ini berbeda dengan rangkaian upacara yang lain.
Upacara ini bertujuan mempertemukan kedua pengantin di depan semua tamu
undangan.'” Bapak Heri mengatakan kalau dalam acara panggih ini melibatkan
banyak pihak, karena itu segala daya upaya diusahakan untuk bias mensukseskan
acara ini. Dahulu, acara panggih dilaksanakan pada sore hari menjelang maghrib.
Hal itu dilakukan karena saat itu adalah saat bertemunya antara siang dan malam,
sekaligus dipakai sebagai lambang pertemuan antara laki-laki dan perempuan.
Namun saat ini, acara panggih umumnya diselenggarakan pada siang hari, dan
jarang sekali dilakukan pada pagi atau sore hari.

Balang-balangan Gantalan merupakan acara pertama dalam prosesi

panggih. Mengenai acara ini, Bapak Heri mengatakan:

» Singgih Bagjono, wawancara (Kauman, 23 Desember 2013).

100

M. hariwijaya, Tata Cara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa (Jogjakarta: Hanggar Kreator, 2004), h. 152.



“mengenai acara balang-balangan gantalan yang saya ketahui, makna
yvang terkandung adalah bahwa sepasang pengantin tersebut secara lahir
batin telah menyatukan tekad untuk menjalani suka dan duka bersama-
sama, itu saja.

Sedangkan menurut Ibu Partini, Beliau mengatakan:

“Balang-balangan Gantalan merupakan lomba untuk berusaha melempar

lebih dahulu antara suami istri. Makna yang ada biar suami istri tersebut

saling berlomba untuk kebaikan "'

Setelah acara balang-balangan Gantalan, acara dilanjutkan dengan acara
ngidak tigan.Dalam acara ini sebagian masyarakat ada yang melanjutkan dengan
memberikan minum air putih dari kendi. Maksudnya, setelah nalarnya terbuka,
pengantin diharapkan mampu memikirkan segala masalah dengan tenang.
Mengenai acara ini, Bapak Munawwir mengatakan:

“maksud dari ngidak tigan adalah supaya dalam perkawinan yang

dilaksanakan, cepat dapat momongan."”

Pendapat lain dikemukakan oleh bapak Totok Mulyoko, beliau
mengatakan bahwa makna dari ngidak tigan adalah sebagai lambang dari
peralihan dari masa lajang kedua pengantin yang akan memasuki dunia kehidupan
yang baru.

Usai pengantin laki-laki menginjak telur itu, pengantin perempuan
kemudian mencuci dan mengeringkan kaki pasangannya dengan handuk. Ini
sebagai lambang bakti seorang istri pada suaminya. Setelah itu, diadakan acara
penganten kasingeban sindhur. Dalam acara ini, Bapak Singgih Bagjono dengan

simple mengatakan:

“mengalungkan kain sindur di pundak pengantin, maknanya untuk
menyatukan kedua pengantin menjadi satu”'"”’

101
102

Partini, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013).
Munawwir, wawancara (Kauman, 28 Desember 2013).



Rangkaian upacara panggih yang selanjutnya adalah bobot timbang.
Dalam acara ini Ayah dari pengantin putri duduk di pelaminan dengan posisi
lututu tegak siku-suku. Pengantin pria kemudian disuruh duduk di paha kiri sang
ayah. Ibu Partini mengatakan makna acara ini merupakan lambang bahwa orang
tua mempelai putri tidak membeda-bedakan antara anak sendiri dan menantu.

Adapun makna yang terkandung dalam acara ngabekten/sungkeman adalah

sebagai wujud bakti anak kepada orang tua.

“Sungkeman itu menggambarkan pengantin akan patuh dan berbakti

pada orang tua. Baik terhadap orang tua pengantin putra atau orang tua

pengantin putri”’”

Dalam rangkaian upacara panggih, pengantin juga melakukan beberapa
upacara lain, yaitu: Bubak kawah, tumplek punjen, lan langkahan.Bapak Slamet
Abi memaparkan bahwa acara bubak kawah dilaksanakan ketika yang dinikahkan
orang tua adalah anak pertama. Sedangkan pada acara tumplek punjen
dilaksanakan ketika yang dinikahkan orang tua adalah anak terakhir. Beliau
menjelaskan bahwa dalam acara tumplek punjen, Ibu pengantin perempuan
membawa punjen yaitu tempat jamu, yang didalamnya ada jamu dan uang. Yang
kemudian ibu pengantin perempua tersebut membagikannya kepada para tamu.
Kalau mengenai acara langkahan, beliau mengatakan bahwa acara tersebut
dilakukan ketika pengantin yang sedang menikah tersebut masih mempunyai

kakak yang masih belum menikah. Maksud dalam acara ini adalah pengantin putri

1 Singgih Bagjono, wawancara (Kauman, 23 Desember 2013).

104

Sularmi, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013).



yang lebih muda memohon izin dan do’a restu kepada kakaknya untuk menikah

lebih dahulu.'®

Setelah acara bubak kawah, tumplek punjen, lan langkahan, acara
dilanjutkan dengan acara kacar-kucur. Acara ini merupakan lambang bahwa
suami yang bertugas mencari nafkah untuk keluarga.

“Kacar kucur mempunyai maksud, seorang suami wajib menopang segala

kebutuhan rumah tangga, baik sandang pangan papan”™

Acara yang terakhir dari sekian banyak acara dalam pelaksanaan prosesi
panggih adalah dulangan.Mengenai acara ini Bapak Totok Mulyoko
berkomentar:

“makna yang ada dalam acara dulangan,bahwa kedua pengantin agar

bias hidup rukun, saling mengisi, dan tolong menolong """

Prosesi terakhir dari perkawinan adat Keraton Surakarta yaitu sepasaran
lan wilujengan. sepasaran lan wilujengan adalah acara yang di selenggarakan
oleh keluarga pengantin laki-laki. Acara ini biasanya diadakan sepasar atau lima
hari setelah upacara panggih. Umumnya pelaksanaan upacara ini tidak sebesar
atau semeriah upacara panggih. Undangan hanya di khususkan kepada keluarga
dan kerabat dekat, serta para tetangga. Upacara ini dimaksudkan untuk

memberikan pengalaman kepada pengantin putri agar dapat hidup dan bersosial di

lingkungan keluarga pengantin laki-laki.

3. Pandangan Ulama dan Masyarakat Kelurahan Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta

Terhadap Tradisi Upacara Perkawinan Adat Keraton Surakarta

105
106
107

Slamet Abi, wawancara (Kauman, 20 Desember 2013).
Partini, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013).
Totok Mulyoko, wawancara (Kauman, 23 Desember 2013).



Upacara perkawinan adat Keraton Surakarta merupakan tradisi budaya
leluhur yang seharusnya terus dilestarikan. Luhurnya sebuah bangsa dapat dilihat
dari keluhuran tradisi budayanya. Pelaksanaan upacara perkawinan adat Keraton
Surakarta yang dilakukan oleh sebagian masyarakat Kauman, Pasar Kliwon,
Surakarta merupakan pelestarian adat dan budaya yang telah berjalan sekian lama
dalam masyarakat tersebut. Kelurahan Kauman dalam sejarah terbentuknya
daerah tersebut tidak bisa di lepaskan dari Keraton Surakarta, yang mana sejarah
terbentuknya Kelurahan Kauman merupakan tanah pemberian dari raja yang
haknya diberikan kepada seorang penghulu (ahli di bidang agama sekaligus
penasihat raja). Oleh Keraton, tanah yang ditempati penghulu dan para abdi dalem
ini diberi nama Kauman.

Masyarakat Kauman dalam menjalankan tradisi budaya yang ada, tidaklah
mengharuskan dan mewajibkan melaksanakannya. Salah satunya menjalankan
tradisi perkawinan adat keraton Surakarta. Sebagian masyarakat Kauman ada taat
dengan adat istiadat yang sudah ada dan berjalan pada masyarakat tersebut. Tidak
menjalankan adat atau tradisi menurut mereka merupakan tindakan yang tidak
menghormati akan keluhuran tradisi budaya dan tatanilai yang sudah berjalan
sejak dahulu. Akan tetapi diantara masyarakat yang sangat taat dengan adat
istiadat dan tradisi, terdapat pula masyarakat yang tidak terlalu peduli dengan adat
dan tradisi yang ada pada masyarakat tersebut. Alasan yang mereka kemukakan
bermacam-macam, ada yang mengatakan pelaksanaan tradisi dan adat tersebut
bertentangan dengan ajaran Agama. Ada pula yang mengatakan pelaksanaan

tradisi dan adat hanya buang-buang waktu dan tenaga saja.



Pandangan pro dan kontra terhadap adat atau tradisi bagi masyarakat ini
menimbulkan sebuah pertanyaan yaitu bagaimanakah pandangan masyarakat
Kauman terhadap tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta yang kerap kali
masyarakat praktikkan dalam perkawinan yang mereka lakukan.

Menurut Tokoh Agama Kelurahan Kauman, Bapak Muhammad Muhtarom
mengatakan bahwa:

“tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta dalam sejarahnya merupakan
tradisi yang menyerap dari ajaran-ajaran Agama Hindu. Yang mana dalam
trsdisi tersebut dimasuki nilai-nilai keislaman oleh walisongo, tidak lantas
membuang/menghapus tradisi tersebut dari masyarakat. Hal ini dilakukan
karna masyarakat Jawa mengakar pada ajaran-ajaran kulturalnya, dan juga
masyarakat identik dengan symbol-simbol dan tatanilai yang ada dalam
masyarakat.'”

Pendapat lain dikemukakan oleh tokoh agama yang lain, Bapak Slamet Abi.
Beliau mengatakan bahwa:

“Kelurahan Kauman merupakan wilayah yang erat kaitannya dengan
Keraton Surakarta. Maka dari itu banyak dari masyarakat yang menjalankan
tradisi perkawinan dengan adat Keraton Surakarta. Akan tetapi ada juga
masyarakat yang menjalankan perkawinan mereka dengan biasa. Ada juga
masyarakat yang menjalankan perkawinan dengan adat Surakarta akan
tetapi hanya mengambil prosesi yang di senangi, seperti hanya menjalani
prosesi sungkeman, siraman, pasang tarub, bleketepe atau yang lainnya,
dalam kata lain masyarakat tidak full menjalani perkawinan dengan
perkawinan adat Keraton Surakarta. Masalah perkawinan ini terrgantuk
kehendak mereka masing-masing. Biasanya yang masih menjalankan
perkawinan dengan adat keraton Surakarta adalah orang-orang yang masih
memegang erat tradisi lama """

Sedangkan menurut Kepala Desa Kelurahan Kauman, Bapak Totok Mulyoko.
Beliau mengatakan:
“perkawinan adat Keraton Surakarta merupakan serapan dari ajaran Agama

Hindu. Dalam Agama Hindu terdapat kasta-kasta, begitu juga dalam
perkawinan adat keraton Surakarta. Pesta perkawinan raja berbeda dengan

1% Muhammad Muhtarom, wawancara (Kauman, 21 Desember 2013).

1% Slamet Abi, wawancara (Kauman, 20 Desember 2013).



pesta perkawinan kerabat dalem/abdi dalem.Masyarakat dalam pengambilan
nikah adat keraton biasanya yang diambil; Siraman, panggih, dodol
dawet,midodareni dan sebagainya. Sebagian masyarakat Kauman sudah
tidak mengakar pada adat yang ada, Masyarakat Kauman berbeda karakter
dengan Keraton Surakarta.Hal ini disebabkan pengaruh Agama di Kauman
lebih dominan dan lebih kuat daripada pengaruh adat”""’

Pendapat lain dikemukakan pula oleh Bapak Carik Kelurahan Kauman,

Bapak Singgih Bagjono. Beliau mengatakan bahwa:

“dalam pelaksanaan perkawinan, masyarakat Kauman tidak terlalu
memperhatikan adat yang berlaku. Dalam pemahaman mereka, pernikahan
yang penting sah, gitu saja. Masyarakat sini kalo mendatangi pernikahan
melebihi duhur, biasanya ditinggal begitu saja. Kalo malam jangan sampai
melebihi jam 9 malam, kalo lebih ya biasanya ditinggal juga. Masyarakat
sudah tidak menjalani tradisi itu sejak lama. Di solo sendiri kalo tidak ada
himbauan dari pemerintah kota untuk melestarikan adat biasanya ya tidak
melaksanakannya. Hal ini dilakukan pemerintah kota solo biar solo
dipandang kota yang terus menjaga tradisi budayanya !’

Sedangkan menurut Bapak ketua Rt:01 Rw:02, Bapak Arsyad. Beliau

mengatakan:

“vang saja ketahui mengenai perkawinan adat Keraton Surakarta ya seperti
perkawinan adat jawa pada umumnya. Seperti pengantin memakai pakaian
adat jawa, melakukan ritual-ritual kejawenan, dan lain sebagainya. sejauh
ini saya tidak terlalu bisa menjabarkan banyak mengenai tradisi perkawinan
adat Keraton Surakarta, mungkin hal ini bisa lebih dijelaskan dengan tokoh-
tokoh yang lebih faham seperti sesepuh yang sudah lebih lama tinggal disini.
Saya hanya menjalankan adat atau tradisi yang sudah ada dan sudah
berjalan dalam masyarakat™'"

Sedangkan menurut masyarakat Kauman yang lainnya yaitu Ibu Sularmi,

pandangan beliau mengenai tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta adalah:

“Pernikahan Keraton yang saya ketahui ya banyak tahap-tahapannya. Dari
mulai lamaran, siraman, panggih, nginjak telur dan lain sebagainya. Saya
pribadi melihat itu sebagai tradisi yang sudah sejak lama ada dalam
masyarakat sini. Pernikahan saya dulu ya seperti itu banyak tahapannya.

110

Totok Mulyoko, wawancara (Kauman, 23 Desember 2013).

' Singgih Bagjono, wawancara (Kauman, 23 Desember 2013).

112

Arsyad, wawancara (Kauman, 28 Desember 2013).



Akantetapi tidak semua proses saya lakukan, hanya saya ambil yang
sekiranya mampu dan tidak memberatkan keluarga dan tamu undangan ™"

Dalam perspektif lain, Bapak Surono mengatakan:

“pernikahan adat keraton terlalu njlimet prosesnya, banyak yang harus

dilakukan. Lagipula banyak memakan anggaran dan waktu. Sekarang

masyarakat lebih memilih yang biasa-biasa saja mas. Tapi sebagian
masyarakat sini ada yang kayak gitu”""*

Beberapa pendapat diatas merupakan pendapat dari , tokoh agama, tokoh
masyarakat, serta masyarakat Kauman mengenai tradisi perkawinan adat Keraton
Surakarta. Sehingga dapat dikatakan bahwa tradisi perkawinan adat Keraton
Surakarta merupakan serangkaian upacara adat atau tradisi yang dilakukan
sebagian masyarakat Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta dalam melaksanakan
pernikahannya.

Terdapat perbedaan pada setiap masyarakat dalam menanggapi tradisi
perkawinan adat Keraton Surakarta. Tidak semua masyarakat memahami sejarah
dan maksud akan tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta yang sebenarnya.
Kebanyakan masyarakat hanya mengikuti dan melanjutkan tradisi yang sudah ada
tanpa memahami makna dari tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta itu
sendiri. Dalam proses berlangsungnya tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta
ini terjadi  pro kontra antar masyarakat. Tidak sedikit masyarakat yang
mengatakan bahwa tradisi ini memperlambat dan mempersulit proses pernikahan.
Akan tetapi masih banyak pula masyarakat yang menganjurkan pelaksanaan

tradisi ini dan tidak meninggalkan tradisi-tradisi yang ada yang merupakan

kearifan local yang harus dijunjung tinggi dan harus dilestarikan.

113
114

Sularmi, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013).
Surono, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013).



Banyak terdapat perbedaan pandangan masyarakat terhadap tradisi
upacara perkawinan adat Keraton Surakarta, seperti kutipan wawancara kepada

masyarakat Kelurahan Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta.

Tabel 11
No. Nama Hasil Wawancara Kelompok
Informan Masyarakat
1. Bapak Kelompok Kelompok
Muhammad masyarakat ini | masyarakat ini
Mubhtarom, mengatakan merupakan
Bapak Slamet bahwa tradisi kelompok
Abi, Bapak upacara masyarakat
Arsyad, perkawinan adat yang
Bapak Keraton Surakarta | memaknai
Munawwir, | merupakan tradisi | adat sebagai
Ibu Sularmi, turun temurun, hal yang
Ibu Partini, yang seharusnya sakral dan
Bapak Heri dilaksanakan mempunyat
untuk kelestarian keluhuran

budaya dan adat. | akan tatanilai

dan ajarannya.

2. | Bapak Totok | Padakelompok | Kelompok ini

Mulyoko, masyarakat merupakan
Bapak selanjutnya, kelompok
Singgih mengatakan yang
Bagjono, tradisi upacara memaknai
Bapak perkawinan adat | tradisi upacara
Surono, Keraton Surakarta | perkawinan
hanyalah tradisi | adat Keraton
warisan para Surakarta
leluhur yang di sebagai adat
lestarikan oleh yang masih
masyarakat. dilestarikan
Tidak ada masyarakat.

kewajiban dalam | Tetapi dalam
melaksanakannya, | pelaksanaanny




karena hal ini a tidak disertai
hanyalah sebagai dengan
simbol kepercayaan
pelestarian. yang
berlebihan.

Adapun Pandangan masyarakat Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta mengenai
hubungan antara tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta dan hukum Islam
terdapat berbagai macam pendapat. Dalam Agama Islam tatacara dan aturan
hukum mengenai pernikahan sudah dijelaskan, baik secara tersurat maupun secara
tersirat. Akan tetapi tradisi semakin lama semakin berkembang, banyak terdapat
tradisi yang menyimpang dari agama dengan tidak melihat kepada hukum Islam
yang ada.

Permasalahan antara agama dan budaya tersebut juga terjadi pada masyarakat
Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta. Dalam masyarakat Kauman terdapat berbagai
macam perbedaan pendapat dalam menanggapi makna tradisi perkawinan adat
Keraton Surakarta jika dikaitkan dengan hukum Islam.

Menurut tokoh agama Kelurahan Kauman, Bapak Muhammad Muhtarom
mengungkapkan sebagai berikut:

“Dalam tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta pada prinsipnya sesuai

dengan ajaran Islam. Nilai-nilai yang diangkat sama, yang mana prosesi-

prosesi dalam perkawinan adat Keraton Surakarta sudah di masuki nilai-
nilai keislaman oleh wali songo pada sejarah dahulunya, dengan kata
lainnya mengislamisasi budaya dan mengharmonisasi budaya dan agama.

Agama islam dapat berkembang dan maju karena nenyelaraskan antara

budaya dan agama. Seperti yang diajarkan oleh Rasulullah SAW, bahwa

dalam berdakwah tidak semata-mata menyuruh dengan mutlak suatu
perintah, akan tetapi perintah itu diajarkan dengan perlahan mengikuti pola
budaya yang sedang berjalan dalam masyarakat. Sehingga ajaran Islam

dapat diterima dengan lapang dada oleh masyarakat. Saat ini ajaran Islam
menurun karena tidak memperhatikan sejarah dan tatanilai. Secara pribadi



dengan saya, pihak keraton senang dan condong pada Nahdlatul
Ulama(NU), hal ini dikarenakan Nahdlatul Ulama dalam ajarannya dapat
menjembatani antara budaya Jawa dan Islam. Pihak-pihak keraton yang
mengatakan demikian adalah Gusti Puger, Gusti Mo, Kanjeng Satrio, dan
Tejowulan.”'"”

Sedangkan menurut tokoh Agama yang lain, Bapak Slamet Abi. Beliau

mengungkapkan:

“Perkawinan Adat Keraton Surakarta dalam praktiknya di Kelurahan
Kauman banyak yang menjalankannya. Walaupun dalam pelaksanaannya
hanya diambil sebagian prosesi. Hal ini karena di wilayah sini erat kaitannya
dengan keraton, masyarakat menjalankan semampu masing-masing. Menurut
saya pribadi, hal tersebut janganlah diributkan. Yang terpenting tidak
melakukan hal-hal yang jelas dilarang Agama Islam, seperti mabuk-mabukan
menjelang pesta perkawinan. Itu yang dilarang. Kalo menjalankan tradisi-
tradisi budaya yang ada ya boleh-boleh saja. Semua itu kembali ke pribadi
masing-masing orang, bagaimana mereka memandang Perkawinan adat.'"’

Sedangkan menurut Kepala Desa Kelurahan Kauman, Bapak Totok Mulyoko.

Beliau mengatakan:

“Perkawinan adat Keraton dalam masyarakat kauman tidak terlalu diambil
pusing. Masyarakat tidak terlalu mengakar pada adat. Kauman dan Keraton
berbeda karakter, Keraton berkarakter tradisi, budaya, dan adat, sedangkan
Kauman sendiri Agamis. Pengaruh agama di Kauman lebih kuat
dibandingkan dengan pengaruh adatnya. Pengaruh Agama Hindu dalam
praktik perkawinan keraton banyak sekali, maka dari itu masyarakat banyak
yang tidak menjalankan tradisi itu. Tapi sebagian masyarakat ada yang
menjalankannya. Ajaran Islam dan Ulama di dalam Keraton Surakarta dulu
kuat dan mempunyai kedudukan tertinggi, waktu perpindahan keraton dari
Kartosuro ke Surakarta. Dulu Ulama menjadi penasehat dan pemberi fatwa
pada raja. Sekarang Ulama hanya dijadikan pelengkap dalam Keraton,
bukan lagi sebagai pemberi nasehat dan fatwa """’

Pendapat lain dikemukakan pula oleh Bapak Singgih Bagjono. Beliau

mengatakan:

115
116
117

Muhammad Muhtarom, wawancara (Kauman, 21 Desember 2013).
Slamet Abi, wawancara (Kauman, 20 Desember 2013).
Totok Mulyoko, wawancara (Kauman, 23 Desember 2013).



“Pelaksanaan perkawinan adat Keraton itu ya sah-sah saja, asalkan dalam
pelaksanaannya tidak dibumbui dengan kemaksiatan. Saat ini prilaku
masyarakat sulit dijelaskan. Dalam praktiknya mereka melestarikan tradisi
yvang ada, akan tetapi dalam pelaksanaannya masih ada saja kemaksiatan
yvang dilakukan. Dapat dicontohkan, waktu malam midodareni sebagian
masyarakat ada yang ‘lek-lek’an sampai pagi. Kalau dalam begadang
mereka beribadah dan berdo’a ya bagus sekali itu, tapi mereka malah
mengisinya dengan main kartu atau bahkan sampai mabuk-mabukan, hal
tersebut yang jelas dilarang oleh Agama™""

Menurut Bapak Surono, hubungan tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta

terhadap hukum Islam adalah :

“kalo menurut pandangan agama perkawinan adat keraton itu berbeda

dengan cara pernikahan dalam Agama Islam. Dalam agama tidak diajarkan

berpakaian terbuka seperti pakaian basahan pengantin wanita Jawa. Yang
intinya antara agama dan adat itu tidak dapat bertemu "’

Pendapat diatas terdapat rasa ketidakcocokan masyarakat dengan
berlangsungnya tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta yang
berlangsung dalam masyarakat tersebut. Tidak seluruh masyarakat Kelurahan
Kauman beranggapan demikian, diantara masyarakat yang kontra dengan adanya
adat yang berlangsung, terdapat pula masyarakat yang setuju dengan tradisi
upacara perkawinan adat Keraton Surakarta. Dan menganggap adat ini wajar
untuk dilakukan karena tidak melanggar norma dan ajaran-ajaran hukum Islam
yang ada. Minimnya pengetahuan masyarakat mengenai ilmu agama membuat
kesalahfahaman yang berlanjut mengenai tradisi upacara perkawinan adat Keraton
Surakarta ini.

Hukum perkawinan dalam Agama Islam mempunyai kedudukan yang

sangat penting, oleh karena itu peraturan-peraturan tentang perkawinan ini diatur

dan diterangkan dengan jelas dan terperinci. Hukum perkawinan Islam pada

e Singgih Bagjono, wawancara (Kauman, 23 Desember 2013).
119Surono, wawancara (Kauman, 29 Desember 2013).



dasamya tidak hanya mengatur tata cara pelaksanaan perkawinan saja melainkan
juga mengatur segala persoalan yang erat hubungannya dengan perkawinan. Akan
tetapi pada kenyataannya perkawinan Islam yang terjadai pada masyarakat pada
saat ini terus berkembang. Perubahan sosial tidak dapat dilepaskan dari perubahan
kebudayaan. Hal ini disebababkan kebudayaan merupakan hasil dari adanya
masyarakat, sehingga tidak akan ada kebudayaan, apabila tidak ada masyarakat
yang mendukungnya dan tidak ada satupun masyarakat yang tidak memiliki
kebudayaan.

Seperti yang dikatakan oleh bapak Muhammad Muhtarom, prosesi
upacara perkawinan adat Keraton Surakarta diduga telah ada ketika terjadi
perpindahan pemerintahan keraton dari Kartosuro ke Surakarta, yang mana tradisi
perkawinan adat Keraton Surakarta menyerap pada ajaran-ajaran Agama Hindu.
Dulu orang-orang Hindu dalam ajarannya banyak mengangkat symbol-simbol
dalam segala hal, termasuk salah satunya prihal tatacara perkawinanannya.
Masyarakat Jawa belajar pada ajaran kulturalnya dan tatanilai yang ada dalam
masyarakat dan hal itu dijadikan pijakan dalam kehidupan sehari-hari, yang pada
akhirmmya melahirkan berbagai norma-norma, system kekerabatan, serta kearifan
lokal. Karena kaidah dan tatanilai itu lebih tua dari pada agama, masyarakata
masih meyakini bahwa tatanilai budaya tidak bisa dilepaskan secara keseluruhan
dalam beragama. Namun ketika pengaruh Agama Islam itu datang, tidak serta
merta pengaruh ajaran-ajaran agama Hindu akan tatanilai itu hilang begitu saja,
ada bagian-bagian yang masih ikut didalam agama tersebut, walaupun pada saat

itu pengaruh agama masuk kedalam masyarakat semakin maju dan mengikat.



Dalam paparan diatas peneliti dapat menganalisis, bahwa tujuan upacara
perkawinan adat Keraton Surakarta yang dilakukan masyarakat pada saat ini
bertujuan untuk menjaga dan melestarikan nilai-nilai budaya yang ada.
Melestarikan budaya yang terkandung pada upacara perkawinan adat Keraton
Surakarta pada saat ini bukanlah tanpa alasan, hal ini sangat penting dilakukan
oleh masyarakat Kelurahan Kauman, Pasar Kliwon Surakarta di tengah-tengah
semakin berkembangnya pola berfikir dan kehidupan social masyarakat. Maka
tidak bisa dipungkiri ketika budaya-budaya lain yang masuk kepada masyarakat
Kauman dapat mempengaruhi berubahnya tradisi-tradisi yang ada. Dengan kata
lain melestarikan tradisi ini menjadi keharusan bagi masyarakat untuk menjaga
keaslian budaya agar tidak terkikis dan menghilang seiring berkembangnya
zaman. Oleh karena itu sudah selayaknya bagi masyarakat untuk meneruskan dan
menjaga apa yang dilakukan pendahulu mereka, yaitu nguri-uri warisan budaya
bangsa yang bernilai tinggi.

Jadi jika tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta kita tinjau
melalui ‘urf, maka peneliti mengkatagorikan tradisi ini termasuk pada ‘urfshohih,
yang mana tradisi ini dapat diterima kehadirannya oleh masyarakat. Tradisi
upacara perkawinan adat Keraton Surakarta yang terjadi pada saat ini adalah
kebiasaan yang telah dikenal secara baik dalam masyarakat dan kebiasaan itu
tidak bertentangan atau sejalan dengan nilai-nilai yang terdapat dalam ajaran

Islam serta kebiasaan itu tidak menghalalkan yang haram atau sebaliknya.



Tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta jika dilihat dari sudut
pandang ‘urf, sudah memenuhi persyaratan sebagai ‘urf. Diantaranya persyaratan
‘wrf itu menurut Amir Syarifuddin adalah'* :

1. ‘urfitu bernilai maslahat dan dapat diterima akal sehat.

Tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta yang terjadi
pada saat ini pada masyarakat memiliki sisi-sisi kemaslahatan, yaitu
merupakan pelestarian adat dan budaya yang telah berjalan sekian lama
dalam masyarakat Kauman. Yang mana Kelurahan Kauman dalam sejarah
terbentuknya daerah tersebut tidak bisa di lepaskan dari Keraton
Surakarta. Yang nantinya pelaksanaan tradisi upacara perkawinan adat
Keraton Surakarta berdamapak baik pula untuk pengantin laki-laki dan
pengantin perempuan.

2. ‘urf itu berlaku umum dan merata dikalangan orang-orang yang berada
dalam lingkungan ‘adat itu, atau dikalangan sebagian besar warganya.

Hakikatnya pelaksanaan tradisi upacara perkawinan adat Keraton
Surakarta dilakukan kepada masyarakat setempat dengan tidak pandang
status sosial, keturunan serta kedudukan lainnya.

3. ‘wurf yang dijadikan sandaran dalam penetapan hukum itu telah ada

(berlaku) pada saat itu, bukan ‘urf'yang muncul kemudian.

Tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta ini telah ada
sebelum penetapan hukum, artinya tradisi upacara perkawinan adat

Keraton Surakarta yang terjadi pada saat itu sudah dilaksanakan oleh

2 Amir Syrifuddin. Ushul Figh 2. (Jakarta: Kencana,2011), h. 400-403.



masyarakat Kauman yang kemudian datang ketetapan hukum untuk
dijadikan sandaran.

4. ‘urf tidak bertentangan dan melalaikan dalil syara’ yang ada atau

bertentangan dengan prinsip-prinsip hukum Islam.

Tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta yang
berkembang pada saat ini tidak bersimpangan pada norma-norma Islam,
tradisi yang berjalan dalam masyarakat ini tidak menjadi beban dalam
pelaksanaannya. Lebih lagi ada kepuasan dan kebanggaan tersendiri bagi
yang menjalankan perkawinan mereka dengan tradisi upacara perkawinan
adat Keraton Surakarta.

Adapun kemaslahatan yang dimaksudkan pada tradisi upacara perkawinan
adat Keraton Surakarta adalah meraih manfaat dan menolak kemudharatan dalam
rangka memelihara tujuan syara’ yaitu: memelihara agama, jiwa, akal, keturunan
dan harta. Pelaksanaan tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta tidak
bertujuan untuk merusak Agama, justru pelaksanaan tradisi upacara perkawinan
adat Keraton Surakarta dimaksudkan untuk mengangkaat dan menjunjung tinggi
tatanilai dan ajaran-ajaran agama. Pelaksanaan tradisi upacara perkawinan adat
Keraton Surakarta bukan untuk merusak jiwa, justru pelaksanaannya mengajarkan
nilai-nilai dan makna yang luhur supaya dalam mengarungi kehidupan rumah

tangga selalu dinaungi lindungan dan rahmat dari Sang Maha Kuasa.



Peneliti berpandangan bahwa upacara perkawinan adat Keraton Surakarta bisa
dikatagorikan sebagai ‘wrf yang bernilai maslahat, adapun syarat-syarat itu
adalah'*":

1. Kemaslahatan itu harus sesuai dengan maqgashid syari’ah.

2. Kemaslahatan itu harus meyakinkan.

3. Kemaslahatan itu membawa kemudahan dan bukan mendatangkan

kesulitan yang diluar batas, dalam arti kemaslahatan itu bisa dilaksanakan.

4. Kemaslahatan itu memberi manfaat kepada sebagian besarmasyarakat

bukan kepada sebagian kecil masyarakat.

Dari pembahasan yang di paparkan oleh peneliti, bisa dimaknai bahwa
pelaksanaan tradisi upacara perkawinan adat Keraton Surakarta bisa disebut
maslahat, sehingga dengan demikian tradisi upacara perkawinan adat Keraton

Surakarta dapat diterima sebagai ‘urf'dan bisa disebut maslahat.

2! A Dzajuli, Kaidah-kaidah fikih, ( Jakarta: Kencana, 2006) h. 29-30.



BAB YV

PENUTUP

A. Kesimpulan

1.

Prosesi perkawinan adat Keraton Surakarta memiliki tata cara yang khas. Dalam
keluarga tradisional, upacara pernikahan dilakukan menurut tradisi turun-temurun
yang terdiri dari banyak sub-upacara, yaitu: Panembung, Paningset, Liru Kalpika,
Sowan Leluhur, Wilujengan, Pasang Tarub, Tuwuhan, Siraman, Paes, Sesadeyan
Dawet, Sengkeran, Mododareni, ljab/Nikah, Panggih, Sepasaran, Lan Wilujengan.
Upacara adat ini dilakukan pada pengantin berdarah biru dan keturunan ningrat.
Akan tetapi saat ini banyak juga yang melakukan prosesi upacara perkawinan adat
Keraton Surakarta meskipun pengantinnya tidak keturunan ningrat, hanya karena
semata-mata ingin menjunjung tinggi tradisi budaya dan kearifan lokal yang ada.

Prosesi wupacara perkawinan adat Keraton dalam pelaksannaan tahap-
pertahapannya menyerap pada ajaran-ajaran Agama Hindu. Dulu orang-orang
Hindu dalam ajarannya banyak mengangkat symbol-simbol dalam segala hal,
termasuk salah satunya prihal tatacara perkawinanannya. Masyarakat Jawa belajar
pada ajaran kulturalnya dan tatanilai yang ada dalam masyarakat dan hal itu
dujadikan pijakan dalam kehidupan sehari-hari, yang pada akhirnya melahirkan

berbagai norma-norma, system kekerabatan, serta kearifan lokal. Dalam



pelaksanaannya, perkawinan adat Keraton Surakarta banyak mengangkat nilai-nilai
yang luhur, diantaranya mengajarkan akan kesederhanaan, pensucian lahir dan
batin, ajaran dalam menjalani kehidupan berumah tangga untuk saling hidup rukun,
saling mengisi, dan saling tolong menolong, serta mengandung makna permohonan
kepeda Sang Kuasa agar dalam pelaksanaan acara perkawinan dapat berjalan lancar
dan dalam menjalani rumah tangga selalu dalam lindungan dan naungan Yang
Maha Kuasa.

. Terdapat perbedaan pada setiap masyarakat dalam menanggapi tradisi perkawinan
adat Keraton Surakarta. Tidak semua masyarakat memahami sejarah dan maksud
akan tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta yang sebenarnya. Kebanyakan
masyarakat hanya mengikuti dan melanjutkan tradisi yang sudah ada tanpa
memahami makna dari tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta itu sendiri.
Dalam proses berlangsungnya tradisi perkawinan adat Keraton Surakarta ini terjadi
pro kontra antar masyarakat. Tidak sedikit masyarakat yang mengatakan bahwa
tradisi ini memperlambat dan mempersulit proses pernikahan. Akan tetapi masih
banyak pula masyarakat yang menganjurkan pelaksanaan tradisi ini dan tidak
meninggalkan tradisi-tradisi yang ada yang seharusnya dijunjung tinggi dan harus
dilestarikan. Tradisi upacara perkawinan adat Keraton jika dikaji dan dianalisis
melalui ‘urf, maka peneliti mengkatagorikan tradisi ini termasuk pada ‘urf shohih,
yang mana tradisi ini dapat diterima kehadirannya oleh masyarakat. Tradisi upacara
perkawinan adat Keraton Surakarta yang terjadi pada saat ini adalah kebiasaan yang
telah dikenal secara baik dalam masyarakat dan kebiasaan itu tidak bertentangan

atau sejalan dengan nilai-nilai yang terdapat dalam ajaran Islam serta kebiasaan itu



tidak menghalalkan yang haram atau sebaliknya. Tradisi ini menjadi baik karena
tidak merusak dari tujuan-tujuan pernikahan dan memberi makna untuk menjaga
nilai-nilai budaya, maka tradisi ini bisa dikatagorikan sebagai ‘urf dan mengandung
kemaslahatan.

B. Saran
Saran yang ingin penulis sampaikan dalam penelitian ini adalah:

1. Dalam menjalankan prosesi perkawinan ada baiknya masyarakat tidak terpaku
secara berlebihan terhadap adat, sehingga memaksakan kehendak yang sekiranya
malah membebani dan memberatkan diri sendiri.

2. Sebaiknya masyarakat Kelurahan Kauman, Pasar Kliwon, Surakarta dalam
melaksanakan tradisi-tradisi dan budaya yang ada harus memperhatikan hukum
adat setempat dan hukum Islam. Sehingga keduanya dapat berjalan beriringan dan

harmonis.



DAFTAR PUSTAKA

Sumber dari literatur
Al-Qur’an al-Karim

Ahmad, Dadang. Metode Penelitian Agama, Bandung: CV. Pustaka Setia, 2000.

Asmin. Status Perkawinan Antar Agama di tinjau dari Undang-Undang No.1/1974, Jakarta:
PT. Dian Rakyat, 1986.

Ali, Mukti. Agama dalam Pergumulan Masyarakat Kontemporer, Yogyakarta: PT Tiara
Wacana Yoga, 1998.

Basrowi dan Suwandi. Memahami Penelitian Kualitatif, Jakarta: RinekaCipta, 2008.

Data Monografi Kelurahan Kauman Tahun 2012/2013.

Dzajuli, A. Kaidah-kaidah fikih, Jakarta: Kencana, 2006.

Effendi, SatriadanZain.M. Ushul Figh, Jakarta: KencanaPerdana Media Group, 2005.
Fakultas Syari’ah. Pedoman Penulisan Karya llmiah, Malang: Fakultas Syariah, 2011.

Hadi, Sutrisno. Metodologi Research, Yogyakarta: And Fi Offset, 1994.

Hariwijaya, M. Tatacara Penyelenggaraan Perkawinan Adat Jawa, Jogjakarta: Hanggar
Kreator, 2004.

IdrisRamulyo, Mohd. Hukum Perkawinan Islam Suatu Analisis dari Undang-Undang No. 1
Tahun 1974 dan Kompilasi Hukum Islam, Jakarta: BumiAksara, 2004.

Koentjaraningrat. Pengantar Ilmu Antropologi, Jakarta: RinekaCipta, 1990.

MS, Sarwanto. Wacana Kawedhar, Sukoharjo: Cendrawasih, 2000).

Muchtar, Kamal. Asas-asas Hukum Islam Tentang Perkawinan, Jakarta: Bulan Bintang, 1974.

Muthahhari, Murtadha. Perempuan dan Hak-haknya menurut Pandangan Islam, Jakarta:
Lentera, 2009.

Prastowo, Andi. Metode Penelitian Kulitatif Dalam Prespektif Rancangan Penelitian,
Yogyakarta: Ar-Ruz Media, 2011.



Pumomo, Sunarwan Hadi. Rantaman Jangkep Upacara Pahargyan Temanten, Surakarta:
Cendrawasih, 1998).

Roibin. Sosiologi Hukum Islam Sosio-Historis Pemikiran Imam Syafi’i, Malang: Uin- Mlang
Press, 2008.

Soekanto, Soerjono. Penelitian Hukum Normatif, Jakarta: Raja Grafindo, 2003.

Soemiyati. Hukum Perkawinan Islam dan Undang-Undang Perkawinan (Undang-Undang
No.I Tahun 1974 tentangPerkawinan). Yogyakarta: Liberty Yogyakarta, 2004.

Sudjana, Nana dan Ahwal Kusumah, Proposal Penelitian di Perguruan Tinggi, Bandung:
Sinar Baru Algasindo, 2000.

Suseno, Mas Ngabehi Suseno Priyo. Pasemon Ing Tatacara Lan Upacara Penganten
Surakarta, Surakarta: 1992.

Syarifuddin, Amir. Hukum Perkawinan islam di Indonesia, Jakarta: Prenada Media, 2007.

Syarifuddin, Amir. Ushul Figh , Jakarta: Prenada Media, 2011.

Syarifuddin, Amir. UshulFighJillid 2, Jakarta: Perdana Media, 2008.

Tihami, H.M.A dan Sohari Sahrani. Fikih Munakahat Kajian Fikih Nikah Lengkap, Jakarta:
PT. Raja Grafindo, 2009.

Sumber dari website

M. Thwanuddin, “RukundanSyaratPernikahandisertaidengan KHI (KompilasiHukum Islam)”
http://mihwanuddin.wordpress. Com/2011/03/17/rukun-dan  —syarat-pernikahan-
menurut-khi-kompilasi-hukum-islam/,diaksespadatanggal 21 Desember 2013.

Mulfiblog, “PengertianTradisi”  http://mufiblog.wordpress.com/2099/10/20/pengertiantradisi/,
diaksespadatanggal 21 Desember 2013.

Abinehisyam, “http://abinehisyam.wordpres.com/2011/12/29/tradisi-dalam-masyarakat-islam/,
diaksespadatanggal 21 Desember 2013.

Rozzan, Muhammad “Macam-macamPerkawinanZamanJahiliyah”,
http://ngawadul.wordpress.com/2012/03/22/macam-macam-perkawinan-zaman-
jahiliyah/, diaksestanggal 22 Desember 2013.

Sumber dari wawancara

Muhammad Muhtarom, wawancara, (Kauman, Surakarta, 21 Desember 2013).

Slamet Abi, wawancara, (Kauman, Surakarta, 20 Desember 2013).



Totok Mulyoko, wawancara, (Kauman, Surakarta, 23 Desember 2013).
Singgih Bagjono, wawancara, (Kauman, Surakarta, 23 Desember 2013).
Arsyad, wawancara, (Kauman, Surakarta, 28 Desember 2013)
Munawwir, wawancara,(Kauman, Surakarta, 28 Desember 2013)
Sularmi, wawancara,(Kauman, Surakarta, 29 Desember 2013)

Partini, wawancara, (Kauman, Surakarta, 29 Desember 2013)

Surono, wawancara,(Kauman, Surakarta, 29 Desember 2013)

Mursidi Bakri, wawancara, (Kauman, Surakarta, 29 Desember 2013)

Heri, wawancara,(Kauman, Surakarta, 29 Desember 2013)



LAMPIRAN



Wawancara bersama Bapak Totok Mulyoko di Kantor Kel. Kauman.



i

Wawancara bersama Bapak Munawwir di Kel. Kauman Rt/Rw 3/2, Pasar Kliwon, Surakarta.



DAFTAR RIWAYAT HIDUP

Nama : Setyo Nur Kuncoro
Tempat/Tgl Lahir : Sragen, 19 Mei 1990
Alamat : Suwatu Rt/Rw 24/06, Kel. Tanon,

Kec. Tanon , Kab. Sragen, Jawa

Tengah
Agama : Islam
Hp : 085725115339
E-mail : setyonurkuncoro@gmail.com
RiwayatPendidikan
NO JenjangPendidikan Namalnstansi Tempat Keterangan
1 SD/MI MIN Ngijo Sragen 1997 — 2003
2 SLTP/MTs MTS PPMI Assalaam Solo 2003 — 2006
3 SMU/MA MAPK Solo 2006 — 2009
4 S1 UIN Maliki Malang Malang 2009 - 2013
5 S2 - - -

6 S3 - - -



