
1 
 

 
 

TAFSIR AL-QUR’AN KEINDONESIAAN  

(Studi Komparasi Pemikiran Tafsir Perspektif Buya Hamka dan 
M. Quraish Shihab) 

 

SKRIPSI 

 

 

Oleh : 

M. Hafidz Siddiq 

NIM. 09210011 

 

 

 

 

 

JURUSAN AL-AHWAL AL-SYAKHSHIYYAH 

FAKULTAS SYARI'AH 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  

MAULANA MALIK IBRAHIM MALANG  

2013 

 



2 
 

 
 

PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI 

 

Demi Allah, 

Dengan kesadaran dan rasa tanggung jawab terhadap pengembangan keilmuan, 

Penulis menyatakan bahwa skripsi dengan judul: 

 

TAFSIR AL-QUR’AN KEINDONESIAAN  

(StudiKomparasiPemikiranTafsirPerspektifBuyaHamkadan  

M. QuraishShihab) 

 

Benar-benar merupakan karya ilmiah yang disusun sendiri, bukan duplikat atau 

memindah data milik orang lain, ada penjiplakan, duplikasi, atau memindah data 

orang lain, baik secara keseluruhan atau sebagian, maka skripsi dan gelar sarjana 

yang diperoleh karenanya, batal demi hukum. 

 

       Malang, 18 Desember 2013 

      Penulis, 

 

 

      M. Hafidz Siddiq 

      NIM 09210011 

 



3 
 

 
 

HALAMAN PERSETUJUAN 

 

Setelahmembacadan mengoreksi skripsisaudara M. HafidzSiddiq NIM: 09210011 

Jurusan Al-Ahwal Al-SyakhshiyyahFakultasSyari’ahUniversitas Islam 

NegeriMaulana Malik Ibrahim Malang denganjudul: 

 

TAFSIR AL-QUR’AN KEINDONESIAAN  

(StudiKomparasiPemikiranTafsirPerspektifBuyaHamkadan  

M. QuraishShihab) 

 

makapembimbingmenyatakanbahwa skripsitersebut telahmemenuhisyarat-

syaratilmiahuntukdiajukandandiujipadaMajelisDewanPenguji. 

 

 

 

 

     Mengetahui, Malang, 18 Desember 2013 

Ketua Jurusan       Dosen Pembimbing 

Al-Ahwal Al-Syakhshiyyah 

 

 

 

Dr. Sudirman. M.A    Dr. H. Fauzan Zenrif  M.Ag. 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

 
 

KATA PENGANTAR 

 

Puji syukur Alhamdulillah penulis panjatkan  kehadirat Allah SWT yang 

telah melimpahkan taufik, dan hidayah-Nya, sehingga penulis dapat menyusun 

dan menyelesaikan penyusunan skripsi sebagai persyaratan untuk memperoleh 

gelar Sarjana Hukum Islam (SHI) ini dengan baik dan lancar.  

Shalawat serta salam senantiasa terlimpahkan kepada junjungan kita Nabi 

Muhammad SAW, yang telah membimbing kita dari zaman yang gelap menuju 

zaman yang terang benderang. 

Skripsi ini disusun dengan bekal ilmu pengetahuan yang sangat terbatas 

dan amat jauh dari kesempurnaan.Sehingga tanpa bantuan, dorongan, bimbingan 

dan arahan dari berbagai pihak, maka kiranya sangat sulit bagi penulis untuk 

menyelesaikannya. Oleh karena itu dengan segala kerendahan hati dan penuh rasa 

syukur penulis mengucapkan banyak terima kasih kepada:  

1. Prof. Dr. H. Mudjia Rahardjo MSc, selaku Rektor Universitas Islam 

Negeri Malang.  

2. Dr. H. Roibin, M.HI, selaku Dekan Fakultas Syari’ah Universitas Islam 

Negeri Malang. Beserta seluruh guru, dosen, para pengajar yang telah 

mendidik dan membantu penulis dalam menyelesaikan skripsi ini.  

3. Dr. Fauzan Zenrif M.Ag, selaku dosen pembimbing dalam skripsi ini. 

Terima kasih atas bimbingan, arahan dan motivasinya.  



5 
 

 
 

4. Bapak, Ibu dan ketiga adikku serta seluruh keluargaku terima kasih atas 

bimbingan, arahan, serta pengorbanan dan motivasi yang telah kalian 

berikan demi terselesaikannya skripsi ini.  

5. Semua teman-teman angkatan 2009 Fakultas Syari’ah yang tidak bisa aku 

sebutkan satu persatu. 

6. Teman, Sahabat, Saudaraku yang selalu ada saat susah dan senang. Yang 

tidak bisa aku sebutkan satu persatu  

7. Semua pihak yang telah ikut berpartisipasi dan membantu penulis dalam 

menyelesaikan skripsi ini, yang tidak dapat penulissebutkan satu-persatu.  

Penulis menyadari bahwa skripsi ini masih jauh dari kesempurnaan dan 

banyak kekurangan.Oleh karena itu, kritik dan saran konstruktif dari berbagai 

pihak sangat penulis harapkan demi terwujudnya karya yang lebih baik di masa 

mendatang.Sebagai ungkapan terima kasih, penulis hanyamampu berdo’a semoga 

segala bantuan yang telah diberikan kepada penulis diterima sebagai amal 

kebaikan dan mendapatkan pahala yang setimpal. Akhirnya penulis  berharap, 

semoga skripsi ini dapat bermanfaat bagi pembaca pada umumnya dan 

bagipenulis khususnya.  

 

 

        Penulis 

 

 

 

 



6 
 

 
 

TRANSLITERASI 

Pedoman   transliterasi   (pemindahan   bahasa   arab   ke   dalam   tulisan   

bahasaIndonesia)dalampenulisan karyatulis ilmiahini adalah : 

1. Konsonan 

Arab Latin Arab Latin 
 Tidak ا

dilambangkan 
 Dl ض

 Th ط B ب
 Dh ظ T ت
 (koma berbalik) ‘ ع Ts ث
 Gh غ J ج
 F ف  H ح
 Q ق Kh خ
 K ك D د
 L ل Dz ذ
 M م R ر
 N ن Z ز
 W و S س
 H ه Sy ش
 Y ي Sh ص

 

 Apabila terletak di awal mengikuti vokal, tapi apabila terletak di tengah = ا/ء

atau di akhir kata, maka dilambangkan dengan tanda koma diatas (’), berbalik 

dengan koma (‘) pengganti lambang “ع”. 

2. Vokal, Panjang Dan Diftong 

Vokal Panjang Diftong (misal) 
a = Fathah â = a panjang `وأ  = aw 
i = Kasrah î = i panjang `یأ  = ay 
u = Dlommah û = u panjang   
 



7 
 

 
 

DAFTAR ISI 
 

HALAMANJUDUL .................................................................................... i 
HALAMAN PERNYATAAN KEASLIHAN SKRIPSI ............................. ii 
HALAMAN PERSETUJUAN .................................................................... iii 
KATA PENGANTAR ................................................................................. iv 
DAFTAR TRANSLITERASI ..................................................................... vi 
DAFTAR ISI ............................................................................................... vii 
ABSTRAK ................................................................................................... viii 
 
BAB I PENDAHULUAN ............................................................................ 1 

A. Latar Belakang .................................................................................. 1 
B. Rumusan Masalah ............................................................................. 7 
C. Batasan Masalah................................................................................ 7 
D. Tujuan Penelitian .............................................................................. 7 
E. Manfaat Penelitian............................................................................. 8 
F. Metode Penelitian .............................................................................. 8  
G. Sistematika Pembahasan.................................................................... 12 

 
BAB II KONSEPTUALISASI TAFSIR DAN KEPEMIMPINAN 
KELUARGA ............................................................................................... 13 

A. Sejarah Tafsir .................................................................................... 13 
1. Tafsir Masa Rasulullah SAW....................................................... 14 
2. Tafsir Pada Masa Sahabat ............................................................ 14 
3. Tafsir Pada Masa Tabi’in ............................................................. 15 
4. Tafsir Pada Masa Mutaqaddimin ................................................. 15 
5. Tafsir Pada Masa Muta’akhirin .................................................... 16 
6. Tafsir Pada Zaman Modern.......................................................... 16 
7. Tafsir di Indonesia ....................................................................... 17 

B. Kontekstualisasi dan Kepemimpinan Keluarga .................................. 18 
1. Kontekstualisasi........................................................................... 18 
2. Kepemimpinan Keluarga ............................................................. 21 

C. Kajian Metode Tafsir ......................................................................... 23 
1.    Pengertian Metode Tafsir ............................................................ 23 
2.    Metode Ijmali ............................................................................. 23 
3.    Metode Tahlily ........................................................................... 24 

a. Tafsir bi al-Ma’tsur ............................................................ 24 
b. Tafsir bi al-Ra’yi ................................................................ 25 
c. Tafsir al-Shufi .................................................................... 25 
d. Tafsir al-Fiqhi .................................................................... 25 
e. Tafsir Falsafi ...................................................................... 26 



8 
 

 
 

f. Tafsir al-Ilmi ...................................................................... 26 
g. Tafsir al-Adabi al-Ijtima’I .................................................. 26 

4.    Metode Muqarin ......................................................................... 27  
5.    Metode Mawdhu’I ...................................................................... 27 

 
BAB III BIOGRAFI BUYA HAMKADAN M. QURAISH SHIHAB ....... 28 

A. Buya Hamka...................................................................................... 28  
1. Latar Belakang Keluarga ............................................................. 28 
2.  Latar Belakang Pendidikan .......................................................... 29 
3. Karir Organisasi .......................................................................... 31 
4. Karya-karya ................................................................................. 33 

B. M. Quraish Shihab............................................................................. 36 
1. Latar Belakang Keluarga ............................................................. 36 
2. Latar Belakang Pendidikan .......................................................... 36 
3. Karir Organisasi .......................................................................... 39 
4. Karya-karya ................................................................................. 40 

 
BAB IV METODE DAN AKAR PENAFSIRAN ....................................... 42 

A. Penafsiran Buya Hamka Tentang Surat An-Nisa’ Ayat 34 ................. 43 
B. Penafsiran M. Quraish ShihabTentang Surat An-Nisa’ Ayat 34……..46 
C. Akar Penafsiran Buya Hamka dan M. Quraish Shihab ....................... 55 
D. Analisis Metodologis Tafsir Buya Hamka dan M. Quraish Shihab ..... 62  

 
BAB V PENUTUP ...................................................................................... 66 

A. Kesimpulan .......................................................................................  66 
B. Saran ....................................................................... 67 

 
DAFTAR PUSTAKA 
LAMPIRAN-LAMPIRAN 

 
 

 

 

 

 

 

 



9 
 

 
 

ABSTRAK 

 

Siddiq, M. Hafidz. 2013. Tafsir Al-Qur’an Keindonesiaan (Studi Komparasi 
Pemikiran Tafsir Buya Hamka dan M. Quraish Shihab).Skripsi.Jurusan 
Al-Ahwal Al-Syakhsyiah. Fakultas Syariah. Universitas Islam Negeri 
maulana Malik Ibrahim Malang. Pembimbing Drs. H. Fauzan Zenrif 
M,Ag. 

Kata kunci: Tafsir, Metode, Akar Mazhab Tafsir, Buya Hamka, M. Quraish 

Shihab. 

Al-Qur’an adalah kitab suci yang diturunkan oleh Allah kepada Nabi 
Muhammad sebagai pedoman hidup bagi kaum muslimin. Al-Qur’an sendiri 
telah, sedang, dan akan selalu di tafsirkan. Dengan demikian ayat selalu terbuka 
untuk interpretasi baru, tidak pernah pasti dan tertutup dalam interpretasi tunggal. 

Salah satu tema yang berkembang dan sering menjadi bahan diskusi dalam 
dunia tafsir dan ilmu tafsir adalah bagaimana membumikan al-Qur’an. Tafsir al-
Qur’an akan menjadi bukti bahwas al-Qur’an merupakan petunjuk yang final dan 
bisa operasional dalam berbagai ruang dan waktu.Banyak mufassir yang mencoba 
untuk menafsirkan al-Qur’an dalam konteks keindonesiaan. Di antara sekian 
banyak mufassir tersebut adalah Buya Hamka (Haji Abdul Malik Karim 
Amrullah) dan M. Quraish Shihab yang akan menjadi fokus pembahasan dalam 
penelitian ini.Penelitian ini mempunyai dua tujuan, yang pertama 
adalahmenganalisis metode tafsir yang digunakan oleh Buya Hamka dan M. 
Quraish Shihab dalam surat an-Nisa’ ayat 34.Dan yang kedua adalah untuk 
menganalisis mazhab tafsir Buya Hamka dan Quraish Shihab. 

Penelitian ini termasuk dalam jenis penelitian kepustakaan (library 
research), yaitu menjadikan bahan pustaka sebagai sumber (data) primer, 
sehingga lebih sebagai  penelitian dokumenter (documentary research). 
Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah analisis isi (content 
analysis), yaitu menggambarkan secara umum tentang objek yang akan diteliti.  

Berdasarkan penelitian yang telah dilakukan, dapat ditarik kesimpulan 
bahwa dilihat dari segi metode penafsiran yang digunakan, terdapat persamaan  
yaitupertama, Buya Hamka dan M. Quraish Shihab penafsirannya sama-sama 
menggunakan metode tahlili. Kedua, corak penafsiran yang digunakan Buya 
Hamka dan M. Quraish Shihab adalah al-adab al-ijtima’i.Sedangkan 
perbedaannya adalah petama,M. Quraish Shihab menggunakan metode analisis 
lughawiy (kebahasaan) danmetode analisis struktural (nahwiyah) dalam tafsirnya, 
sedangkan Buya Hamka tidak.Kedua,, M. Quraish Shihab menggunakan 
penafsiran berbasis penelitian, sedangkan Buya Hamka menggunakan penafsiran 
berbasis pemikiran. Ketiga, Buya Hamka logika penafsirannya menggunakan 
pendekatan sosiologis.Sedangkan  M. Quraish Shihab menggunakan pendekatan 
psikososiologis.Kemudian mazhab tafsir Buya Hamka dan M. Quraish Shihab 
adalah merujuk kepada pemikiran Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha. 



10 
 

 
 

ABSTRACT 

Siddiq, M. Hafidz. 2013. Tafsir Al - Quran Indonesianness (Comparative Study 
of Thought and     Interpretation Buya Hamka M. Quraish 
Shihab).Thesis. Al-ahwal Al-Syakhsyiah Department, Syariah Faculty, 
State Islamic University of Maulana Malik Ibrahim Malang, Supervisor: 
Drs. H. Fauzan Zenrif M, Ag. 

Keywords : Interpretation, Methods, Roots School Tafseer, Buya Hamka, M. 
Quraish Shihab. 
 

The Qur'an is the holy book revealed by God to the Prophet Muhammad as 
a way of life for Muslims. The Qur'an it self has been, is, and will always be 
interpreted. Thus the verse is always open to new interpretations, and certainly 
never covered in a single interpretation. 

One of the themes that develop and are often a matter of discussion in the 
world of interpretation and interpretation of science is how to ground the Qur’an. 
The interpretationof al-Qur'an will be a proof that the Qur'an is the final clue and 
can be operational in a variety of spaces and time. Many commentators who try to 
interpret the Qur'an in the context of Indonesian-ness. Among the many 
commentators are Buya Hamka (Haji Abdul Malik Karim Amrullah) and M. 
Quraish Shihab that will be the focus of discussion in this stud. This study has two 
objectives, the first is to analyze the methods of interpretation used by Buya 
Hamka and M.Quraish Shihab in the mail an -Nisa ' verse 34. And the second is to 
analyze schools of interpretation Buya Hamka and M. Quraish Shihab. 

This research included in this type of library research, which makes the 
library as source material (data) primary , so much as documentary research. The 
approach used in this study is content analysis, which describes in general about 
the object to be studied . 

Based on the research that has been done, it can be concluded that in terms 
of interpretation methods are used, there are similarities: first, Buya Hamka and 
M. Quraish Shihab use the same interpretation tahlili method. Secondly, the 
interpretation of patterns used Buya Hamka and M. Quraish Shihab al-adab al-
ijtimai. While the difference is the first, M. Quraish Shihab linguistic analysis 
method (lughawiy) and structural analysis methods (nahwiyah) in his 
commentary, while Buya Hamka not. Secondly, M. Quraish Shihab using research 
based interpretation, while Buya Hamka using reasoning based interpretation. 
Third, Buya Hamka logic interpretation using sociological approach.While M. 
Quraish Shihab psikososiologis approach. Then schools of interpretation Buya 
Hamka and M. Quraish Shihab is thought to refer to Muhammad Abduh and 
Rasyid Ridha . 



11 
 

 
 

  البحث ملخص

  
دراسة مقارنة بین الفكر و التفسیر ( الاندونسي تفسیر القرآن. 2013. محمدحفیظ، صدیق

جامعة . كلیة الشریعة .شخصیةالأحول آل شعبةال. بحث جامعي. )قریش شھاب ھامكا و بویا
  .زنریف الماجستر فوزان:المشرف. مالانج الحكومیة مولانا مالك إبراھیمالإسلامیة

  .، قریش شھابھامكا ، بویاالتفسیر، طرق، جذور مدرسة التفسي: الكلمات الرئیسیة 
  

نسبة القرآن ھو الكتاب المقدس الذي أنزلھ االله على النبي محمد وسیلة للحیاة بال
ھي وبالتالي فإن الآیة . ، ھو، و سوف یكون دائما تفسیرھاوكان القرآن نفسھ. للمسلمین

  .تأكید لم تشملھا في تفسیر واحد، و بالدائما مفتوحة ل تفسیرات جدیدة

واحد من المواضیع التي تنمي و غالبا ما تكون موضوع نقاش في عالم تفسیر 
، أن یكون دلیلا على أن القرآن سوف التفسیر آل. ض القرآنوتفسیر العلم ھو كیفیة الأر

القرآن ھو فكرة نھائیة و یمكن أن تكون جاھزة للعمل في مجموعة متنوعة من المساحات 
م في سیاق الاندونیسیة التي العدید من المعلقین الذین یحاولون تفسیر القرآن الكری. والوقت
 و) كریم أمر االلهحاجي عبد الملك ( ھامكامن بین العدید من المعلقین ھي بویا . غمرت
، ھذه الدراسة ھدفان. ھذه الدراسة قریش شھاب والتي ستكون محور النقاش في محمد

ي البرید قریش شھاب فمحمد و  ھامكاالأول ھو لتحلیل أسالیب التفسیر التي یستخدمھا بویا 
قریش  محمد وھامكاوالثاني ھو تحلیل مدارس التفسیر بویا . 34الآیة " سورة النساء 

  .شھاب

، الأمر )البحوث المكتبة( لبحوث وشملت ھذه البحوث في ھذا النوع من الأدب ا
البحث (الأولیة، بقدر ما ھو البحث الوثائقي ) البیانات( الذي یجعل المكتبة كمادة المصدر 

عام حول تحلیل المحتوى، التي تصف بشكل النھج المتبع في ھذه الدراسة ھو .)الوثائقي
  .الكائن المراد دراستھا

اج أن تستخدم من حیث طرق ، فإنھ یمكن استنتالتي تم القیام بھاستنادا إلى البحوث 
شھاب استخدام نفس  قریش محمد و ھامكاأولا، بویا : ، وھناك أوجھ التشابھ التفسیر

قریش شھاب الأدب  محمد و ھامكاثانیا، تفسیر أنماط استخدام بویا  التحلیلالأسلوب تفسیر
) اللغویة(قریش شھاب أسالیب التحلیل  محمدق ھو الأول، أن الفرفي حین . الاجتماعي
خدام قریش شھاب باست محمدثانیا، . لا ھامكا، في حین بویا في تعلیقھ) نحویة(والھیكلیة 

. دلال المبني على التفسیرباستخدام الاست ھامكا، في حین بویا التفسیر القائمة على البحوث
قریش شھاب  محمد بینما. ق باستخدام النھج السوسیولوجيمنطتفسیر ال ھامكا، بویا الثالث

psikososiologis ومحمد قریش شھابیعتقد  ھامكاثم المدارس في التفسیر بویا . النھج
 .لإشارة إلى محمد عبده و رشید رضال

 

  

 



12 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang 

Al-Qur’an adalah kitab suci yang diturunkan oleh Allah kepada Nabi 

Muhammad sebagai pedoman hidup bagi kaum muslimin. Al-Qur’an sendiri 

telah, sedang, dan akan selalu di tafsirkan. Al-Quran memberikan kemungkinan-

kemungkinan arti yang tak terbatas.Dengan demikian ayat selalu terbuka untuk 

interpretasi baru, tidak pernah pasti dan tertutup dalam interpretasi tunggal.1 

Al-Qur’an sebagai fenomena linguistik, al-Qur’an bisa menimbulkan 

pemahaman yang berbeda di kalangan umat Islam, utamanya dalam bidang 

penafsiran.Artinya, bagaimana menafsirkan teks-teks al-Qur’an yang pada 

hakikatnya berasal dari Tuhan, yang tidak terbatas, bisa dipahami dengan baik 

                                                             
1M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an(Bandung: Mizan, 1989), 43. 

 

1 



13 
 

 
 

oleh manusia yang terbatas. Sebab, sejak meninggalnya Nabi Muhammad SAW, 

yang diyakini sebagai penafsir al-Qur’an yang paling otoritatif, penafsiran 

terhadap al-Qur’an tidak pernah dikatakan tuntas, karena penafsiran sebagai cara 

pemahaman manusia pada dasarnya selalu berkembang seiring perkembangan 

cara berpikir manusia itu sendiri. Sehingga, tidak ada suatu metode atau bentuk 

penafsiran yang bisa diklaim sebagai penafsiran yang mutlak benar dan otoritatif.2 

Dengan keberadaan umat Islam yang menghuni setiap pelosok dunia, 

maka tafsir juga berkembang di semua tempat. Sudah barang tentu, tafsir yang 

muncul di suatu kawasan akan berlainan dan memiliki kekhususan tersendiri 

dibandingkan dengan yang muncul di daerah lain. Demikian pula, tafsir yang 

dihasilkan pada suatu masa mesti cenderung berbeda dari sebelum atau 

sesudahnya.Hal yang demikian ini disebabkan oleh adanya perubahan yang terus 

terjadi pada manusia seiring dengan berlalunya waktu. Perubahan-perubahan yang 

terjadi pada diri manusia itu berhubungan dengan hal yang berhubungan dengan 

budaya, perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi, kebiasaan cara pandang 

objek yang ditelaah, dan lain sebagainya.Semua itu tentu berpengaruh pada 

kemampuan akal dalam menganalisis ayat-ayat yang ditafsirkan. 

 Tafsir al-Qur’an, sebagai usaha untuk memahami dan menerangkan 

maksud ayat-ayat suci al-Qur’an, telah melahirkan sejumlah karya 

penafsiran.Dinamika kegiatan penafsiran tersebut berkembang seiring dengan 

tuntutan zaman.Keanekaragaman latar belakang individu dan kelompok manusia, 

turut pula memperkaya tafsir dan metode pendekatan memahami al-Qur’an, 

dengan segala kelemahan dan kelebihannya.Dalam wilayah ini, konsep-konsep 
                                                             
2Syafrudin, Paradigma Tafsir Tekstual dan Kontekstual Usaha Memaknai Kembali Pesan Al-
Qur’an (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009), 3,5. 



14 
 

 
 

dan teori mengenai bagaimana sebaiknya menafsirkan dan memahami al-Qur’an 

telah banyak di lontarkan. 

 Salah satu tema yang berkembang dan sering menjadi bahan diskusi dalam 

dunia tafsir dan ilmu tafsir adalah bagaimana membumikanal-Qur’an atau lebih 

tepatnya adalah bagaimana memahami al-Qur’an secara kontekstual. Di satu 

pihak pemahaman yang kontekstual itu merupakan kebutuhan umat islam untuk 

merujuk kepada al-Qur’an dalam berbagai aspek kehidupan; di lain pihak, tafsir 

yang kontekstual itu tentunya akan menjadi bukti bahwasannya al-Qur’an 

memang merupakan petunjuk yang final dan bisa operasional dalam berbagai 

ruang dan waktu. 

 Betapapun tidak mudah untuk melaksanakan ideal kontekstualisasi al-

Qur’an tersebut, upaya ke arah sana sudah berlangsung sejak lama; hal itu terbukti 

dengan telah banyak munculnya kitab-kitab tafsir al-Qur’an dengan tokoh dan ciri 

khasnya masing-masing dalam khazanah kepustakaan muslim, yang berusaha 

untuk memahami al-Qur’an secara kontekstual dalam arti menjawab persoalan-

persoalan yang muncul pada zaman ketika tafsir tersebut disusun secara 

operasional dan fungsional. 

 Muatan tafsir dengan corak ini biasanya ditujukan untuk mengedepankan 

petunjuk al-Qur’an dan ajaran-ajarannya untuk dapat diambil petunjuknya secara 

praktis dalam kehidupan yang dengannya dapat diperoleh kebahagiaan dunia dan 

akhirat. Tafsir jenis ini pada dasarnya ingin agar petunjuk-petunjuk dari al-Qur’an 



15 
 

 
 

itu bisa digali dan dimanfaatkan secara fungsional oleh umat islam dalam 

kehidupan nyata di dunia ini.3 

 Indonesia merupakan suatu kawasan yang dihuni oleh umat islam dalam 

kuantitas yang cukup besar. Bahkan dapat dikatakan bahwa kaum muslimin di 

republik ini merupakan umat Islam terbesar di suatu Negara dibandingkan dengan 

Negara lain. Dengan jumlah pemeluk yang demikian banyak, pastilah mereka juga 

membutuhkan tafsiran dari al-Qur’an yang diyakini sebagai sumber ajaran 

agamanya.Oleh karena itu, tidak mengherankan bila di kawasan ini selalu 

bermunculan karya-karya tafsir dari masa ke masa.Seakan tiada putusnya hasil 

karya semacam ini terus bermunculan sampai saat sekarang. Para ulama dan 

cendikiawan muslim dengan ilmu pengetahuan dan produktifitas yang ada pada 

mereka terus melakukan kegiatannya dalam upaya menjelaskan makna dan 

kandungan al-Qur’an. Itu semua dilakukan sebagai wujud dari kepedulian mereka 

untuk menularkan pengetahuan yang dimiliki kepada sesama umat Islam. 

 Tafsir yang dihasilkan oleh para ulama di Indonesia dewasa ini dapat 

dikatakan cukup banyak.Hasil kajian yang diterbitkan, sesuai dengan kemampuan 

dan keinginan yang ada pada masing-masing mufassir yang kemudian dituangkan 

dalam bentuk buku, cenderung berbeda dari hasil karya masa sebelumnya.Selain 

itu, metode dan corak penafsiran yang dianut dan dipergunakan dalam penafsiran 

juga semakin beragam dan tidak bertumpu pada metode tertentu.Hal ini 

menunjukan telah semakin berkembangnya pengetahuan dan kecenderungan 

dalam menafsirkan al-Qur’an.Tentu saja, kenyataan semacam ini sangat 

                                                             
3Fakhruddin Faiz, Hermeneutika Qur’ani Antara Teks, Konteks, dan Kontekstualisasi 
(Yogyakarta: QALAM, 2002), 5-7. 
 



16 
 

 
 

menggembirakan.Sebab, tanpa mengurangi penghargaan pada ulama Indonesia 

terdahulu beserta hasil karyanya, hal itu juga dapat dijadikan sebagai parameter 

dari perkembangan ilmu pengetahuan dan kepedulian para ulama dan 

cendekiawan muslim terhadap hal-hal yang berkaitan dengan keislaman. 

 Tafsir yang merupakan hasil karya para ulama Indonesia cenderung 

bermacam-macam, baik dari segi sumber pengambilan, metode, corak, maupun 

sistematikanya. Metodologi yang dianut dalam penyusunan tafsir yang ditulis oleh 

seorang ulama berbeda dari yang disusun oleh yang lain. Kenyataan yang 

semacam ini merupakan sesuatu yang sangat logis, mengingat masing-masing 

ulama tentunya memiliki bekal pengetahuan dan segala sesuatu yang tidak sama.4 

 Salah satu tujuan dilakukannya upaya penafsiran al-Qur’an berdasarkan 

konteks keindonesiaan ini adalah pentingnya untuk membangun masyarakat 

Indonesia menjadi lebih baik.Oleh karena itu peran keluarga menjadi sangat 

penting dalam hal ini.Karena keluarga merupakan suatu unit terkecil dari 

masyarakat. 

Keluarga merupakan sub sistem penting bagi pembentukan sistem 

masyarakat yang lebih luas. Penanaman nilai akan lebih efektif jika dilakukan 

oleh suatu keluarga. Hal ini disebabkan keterikatan emosional dalam keluarga 

menjadikan sosialisasi dapat berjalan lebih cepat dan mengakar.  

Keluarga, atau katakanlah unit terkecil dari keluarga adalah suami dan 

istri, atau ayah, ibu, dan anakyang bernaung di bawah satu rumah tangga.Unit ini 

                                                             
4Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika Al-Qur’an Mazhab Yogya(Yogyakarta: Islamika, 2003), 247-
248. 



17 
 

 
 

memerlukan seorang pemimpin, dan dalam pandangan Al-Qur’an yang wajar 

memimpin adalah suami atau ayah.5 

Sebagaimana firman Allah SWT dalam surat an-Nisa’ (4) ayat 34: 

          

kaum laki-laki itu adalah pemimpin bagi kaum wanita.6 

 

Namun ketika memasuki era informasi dan era globalisasi, bersamaan 

dengan itu dunia juga dihadapkan pada perubahan pandangan mengenai fungsi 

dan status wanita dalam berumah tangga. Persentase wanita yang bekerja hampir 

menyamai persentase sejumlah pria yang bekerja. Pada masa lampau, yang kita 

ketahui secara umum fungsi wanita adalah mengurus rumah tangga, membesarkan 

anak-anak serta mengurus kepentingan suami dan urusan lain yang berkenaan 

dengan kehidupan rumahtangga. Sedikit sekali wanita yang dibebani masalah-

masalah ekonomi sebagaimana yang mereka alami sekarang.Hal tersebut telah 

menimbulkan berbagai dampak, baik positif maupun negatif.7 

Bersamaan dengan terbukanya pemikiran rakyat akan gagasan demokrasi, 

terbuka pula pemikiran perempuan islam akan gagasan emansipasi. Secara 

berangsur-berangsur kondisi dan posisi wanita Indonesia membaik.Diberikannya 

kesempatan pada kaum wanita untuk mengenyam pendidikan, telah membuka 

                                                             
5 M. QuraishShihab,Wawasan al-Qur-an Tafsir Tematik atas Berbagai Persoalan Umat(Bandung: 
Mizan, 2007), 279. 
6QS. An-Nisa’ (4): 34. 
7Ibnu Musthafa, Keluarga Islam Menyongsong Abad 21(Bandung: Al-Bayan. 1993), 50. 



18 
 

 
 

jalan bagi mereka untuk bersikap kritis dan tidak menerima begitu saja sistem, 

budaya, dan nilai-nilai yang merugikan mereka.8 

Di tengah arus emansipasi, isu konsep persamaan hak dan kesempatan 

nampaknya masalah kepemimpinan dalam keluarga perlu ditafsirkan lebih detail. 

Secara psikologis lebih sulit bagi wanita sekarang ini menerima konsep 

kepemimpinan dalam keluarga. Tidak banyak wadah sosialisasi untuk wanita agar 

belajar bagaimana menerima kepemimpinan suami. Hal inidisebabkan dalam 

setiap aspek kehidupan di sektor publik wanita memiliki hak dan kesempatan 

yang sama, maka para wanita perlu belajar lagi menerima kepemimpianan dalam 

lembaga keluarga yang memiliki corak hubungan yang lebih emosional dan 

ekspresif dibandingkan hubungan interpersonal di sektor publik yang bersifat 

lebih formal dan rasional.9 

 Sebagaimana permasalahan di atas adalah salah satu contoh dari berbagai 

persoalan yang ada di Indonesia pada saat ini. Oleh karena itu dibutuhkan 

penafsiran al-Qur’an yang sesuai dengan konteks keindonesiaan. 

 Banyak mufassir yang mencoba untuk menafsirkan al-Qur’an dalam 

konteks keindonesiaan. Di antara sekian banyak mufassir tersebut adalah Buya 

Hamka (Haji Abdul Malik Karim Amrullah) dan M. Quraish Shihab yang akan 

menjadi fokus pembahasan dalam penelitian ini. 

                                                             
8 Said AgilHusin Al-Munawwar, Al-Qur’an Membangun Kesalehan Hakiki(Jakarta: Ciputat Press, 
2003), 216,217. 
 
9Wazin Baihaqi, “Keluarga Islam dan Kemajemukan  Nilai dalam Masyarakat”,  http://wazin 
mendale.blogspot.com/2012/02/keluarga-islam-dan-kemajemukan-nilai.html, diakses tanggal 8 
Mei 2013. 
 
 



19 
 

 
 

 Buya Hamka dan M. Quraish Shihab merupakan tokoh agamawan yang 

cukup disegani di Indonesia. Keduanya merupakan tokoh penafsir al-Qur’an yang 

sama-sama memiliki karya yang monumental yaitu Tafsir al-Azhar dan Tafsir al-

Mishbah.  

 Di sini peneliti di dalam membandingkan kedua tokoh tersebut 

menggunakan contoh di dalam surat an-Nisa’ ayat 34.Jadi penelitian ini 

menganalisis tentang bagaimana kedua tokoh tersebut menafsirkan ayat ini dalam 

kedua kitabnya yakni Tafsir al-Azhar dan Tafsir al-Mishbah. 

 Penelitian ini membahas tentang bagaimana pandangan kedua mufassir 

tersebut melihat permasalahan yang semakin kompleks di Indonesia, sehingga 

diperlukannya tafsir al-Qur’an dalam konteks keindonesiaan. Peneliti tertarik 

meneliti kedua tokoh ini karena kedua tokoh tersebut merupakan tokoh yang ahli 

di bidang tafsir dan berbagai permasalahan umat serta yang lebih penting lagi 

keduanya merupakan orang Indonesia sehingga pembahasannya lebih obyektif. 

B. Rumusan Masalah 

1. Bagaimana metode tafsir yang digunakan oleh Buya Hamka dan M. Quraish 

Shihab dalam surat an-Nisa’ ayat 34 ? 

2. Bagaimana mazhab tafsir Buya Hamka dan M. Quraish Shihab ? 

C. Batasan Masalah 

 Batasan masalah dibutuhkan untuk memberi batasan pembahasan dalam 

penelitian, sehingga objek tertentu akan dapat diteliti secara lebih spesifik dan 

mengena. Untuk memperoleh gambaran yang lebih utuh dan jelas, serta terhindar 

dari interpretasi yang meluas dan tidak fokus.Tafsir yang dilakukan oleh Buya 



20 
 

 
 

Hamka dan M. Quraish Shihab meliputi beberapa aspek dan yang menjadi fokus 

pada penelitian ini adalah tafsir al-Qur’an keindonesiaan. 

D. Tujuan Penelitian 

1. Untuk menganalisis metode tafsir yang digunakan oleh Buya Hamka dan M. 

Quraish Shihab dalam surat an-Nisa’ ayat 34. 

2. Untuk menganalisis mazhab tafsir Buya Hamka dan M. Quraish Shihab. 

E. Manfaat Penelitian 

Berdasarkan tujuan penelitian di atas, diharapkan penelitian ini 

mempunyai manfaat secara teoritis maupun praktis dalam rangka aplikasinya di 

dunia pendidikan maupun di masyarakat. Adapun manfaat dari penelitian ini 

adalah : 

1. Manfaat Teoritis 

Secara teoritis, hasil penelitian ini dapat bermanfaat untuk menambah 

khazanah ilmu pengetahuan, khususnya mengenai tafsir  al-Qur’an keindonesiaan. 

2. Manfaat Praktis 

Secara praktis hasil penelitian ini dapat bermanfaat sebagai implementasi 

kepemimpinan keluarga di Indonesia yang didasarkan atas mufassir-mufassir 

Indonesia. 

G. Metode Penelitian 

1. Jenis Penelitian 

Penelitian ini termasuk dalam jenis penelitian kepustakaan (library 

research), yaitu menjadikan bahan pustaka sebagai sumber (data) primer, 

sehingga lebih sebagai  penelitian dokumenter (documentary research). 



21 
 

 
 

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah analisis isi (content 

analysis), yaitu menggambarkan secara umum tentang objek yang akan diteliti.10 

 Dalam hal ini peneliti memaparkan tentang tafsir al-Qur’an keindonesiaan 

perspektif Buya Hamka dan M. Quraish Shihab. 

2. Metode Pengumpulan Data 

a. Sumber Data 

 1) Sumber Data Primer 

  Sumber data primer adalah buku-buku atau literatur-literatur yang 

menjadi referensi utama dalam penelitian ini.Adapun literatur pokok 

yang menjadi acuan dalam penelitian ini adalah TafsirAl-Azhar karya 

Buya Hamka dan Tafsir Al-Mishbah karya M. Quraish Shihab. 

2) Sumber Data Sekunder 

  Sumber data sekunder adalah bahan rujukan kepustakaan yang 

menjadi pendukung dalam penelitian ini, baik berupa buku, artikel, 

tulisan ilmiah, dan lain sebagainya yang dapat melengkapi data-data 

primer di atas. Di antara literatur-literatur tersebut adalah hasil penelitian 

atau karya ilmiah yang di tulis oleh Buya Hamka dan M. Quraish Shihab 

serta tulisan-tulisan yang mendiskusikan pemikiran kedua tokoh tersebut 

secara umum dan pemikiran mereka di bidang tafsir al-Qur’an 

khususnya. 

b. Tehnik Pengumpulan dan Analisis Data 

 Untuk menghindari banyaknya kesalahan dan mempermudah pemahaman, 

maka peneliti menggunakan:  

                                                             
10 SoerjonoSoekanto,Pengantar Penelitian Hukum(Jakarta: UI Press, 1984), 48. 



22 
 

 
 

1) Editing 

 Editing adalah proses penelitian kembali terhadap catatan, berkas-berkas, 

informasi yang dikumpulkan oleh pencari data. Pemeriksaan tersebut terutama 

dari segi kelengkapannya, kejelasan maknanya, kesesuaian serta relevansinya 

dengan kelompok data yang lain dengan tujuan agar data-data tersebut sudah 

mencukupi untuk memecahkan permasalahan yang diteliti dan meminimalisir 

kesalahan dan kekurangan data dalam penelitian serta untuk meningkatkan 

kualitas data. Dalam hal ini, data-data yang diteliti kembali adalah penafsiran dua 

mufassir, yaitu Buya Hamka dan M. Quraish Shihab dalam menginterpretasikan 

ayat tentang kepemimpinan keluarga yang terdapat pada Tafsir al-Azhar dan 

Tafsiral-Mishbah serta mazhab tafsir kedua tokoh tersebut. 

2) Classifaying  

 Tahapan ini adalah mereduksi data dengan cara menyusun dan 

mengklasifikasikan data yang diperoleh ke dalam pola tertentu untuk 

mempermudah pembacaan dan pembahasan sesuai dengan kebutuhan penelitian. 

Di sini terdiri dari beberapa kategori tertentu, yaitu berdasarkan, pertama, sejarah 

hidup Buya Hamka dan M. Quraish Shihab yang meliputi: latar belakang 

keluarga, pendidikan, karir organisasi, dan karya-karyanya. Kedua, metode yang 

digunakan dan akar penafsirannya. 

3) Verifying  

 Sebagai langkah lanjutan adalah pembuktian kebenaran data untuk 

menjamin validitas data yang telah terkumpul. Di samping itu, untuk sebagian 

data peneliti memverifikasi dengan cara triangulasi, yaitu mencocokkan antara 



23 
 

 
 

hasil dari data yang satu dengan data yang lainnya sehingga dapat disimpulkan 

secara proporsional.11 

4) Analyzing 

 Analisis terhadap data penelitian dengan tujuan agar data yang telah 

diperoleh tersebut bisa mudah untuk dipahami.Teori yang digunakan adalah 

analisis isi (content analysis),artinyametode atau analisis yang dilakukan oleh 

peneliti terhadap objek kajian di dalam tulisan ini adalah menyangkut aspek 

isi.Seperti yang diungkapkan oleh Holsti yang dikutip Lexi J. Moleong bahwa 

content analysis adalah teknik apapun yang digunakan untuk menarik kesimpulan 

melalui usaha untuk menemukan karakteristik pesan, dan dilakukan secara 

obyektif dan sistematis. 12 Dengan tehnik ini, data kualitatif yang diperoleh 

kemudian dipaparkan dan dianalisis secara kritis untuk mendapatkan analisis yang 

tepat.Data tersebut kemudian dikaji lebih dalam lagi sehingga mencapai 

kesimpulan dari permasalahan yang dibahas. 

 Menurut Carney, prosedur analisis isi (content analysis)dilakukan dengan 

langkah-langkah sebagai berikut. Ada problem yang perlu dikonsultasikan kepada 

kerangka acu teoritik.Perlu diuji validitas metode yang digunakan serta perlu 

ditetapkan sampelnya, dengan hasil akhir berupa kategori dan unit rekaman dan 

konteks.Menyusun dalam unit-unit pelu format keterbakuan.Unit rekaman 

merupakan berbagai sesuatu yang perlu dihitung, mungkin berupa kata, tema, atau 

interaksi.Unit konteks merupakan suatu karangan yang di dalamnya terdapat unit 

rekaman; sedangkan unit konteks memberikan makna dari karangan 

                                                             
11 M. AminAbdullah,Metodologi Penelitian Agama: Pendekatan Multidisipliner(Yogyakarta: 
Kurnia Alam Semesta, 2006), 223. 
12LexyJ. Moleong,Metode Penelitian Kualitatif(Yogyakarta: Liberty, 1999), 163. 



24 
 

 
 

itu.Menghitung dalam arti kualitatif menyangkut pemaknaan mencari arti, 

diangkat dari intensitas kejadiannya.13 

 Untuk mempermudah dalam penulisan ini, maka sangat diperlukan untuk 

menggunakan pendekatan-pendekatan.Dalam hal ini peneliti menggunakan 

pendekatan komparasi.Komparasi digunakan untuk membandingkan persamaan 

dan perbedaan pemikiran kedua tokoh yang diteliti oleh penulis. 

 Langkah-langkah dari metode komparasi adalah:14 Pertama, menelusuri 

permasalahan yang setara tingkat dan jenisnya, dalam penelitian ini yang 

dijadikan obyek yaitu tafsir al-Qur’an keindonesiaan perspektif Buya Hamka dan 

M. Quraish Shihab, bagaimana kedua tokoh tersebut dalam menginterpretasikan 

ayat tentang kepemimpinan keluarga yang terdapat pada Tafsir al-Azhar dan 

Tafsiral-Mishbah serta bagaimana mazhab tafsir keduanya.Kedua, 

mempertemukan dua atau lebih permasalahan yang setara tersebut, dalam 

kaitannya dengan penelitian ini setiap permasalahan dipertemukan agar diketahui 

persamaan dan perbedaannya.Ketiga, mengungkapkan cirri-ciri dari obyek yang 

sedang dibandingkan secara jelas dan terperinci.Keempat, menyusun atau 

memformulasikan teori-teori yang bisa dipertanggung jawabkan. 

5) Concluding 

 Pada langkah ini adalah pengambilan kesimpulan dari data-data yang telah 

diolah untuk mendapatkan suatu jawaban.Peneliti membuat kesimpulan atau 

menarik poin-poin penting yang kemudian menghasilkan gambaran secara 

                                                             
13Soejono dan Abdurrahman, Metode Penelitian Suatu pemikiran dan Penerapan (Jakarta: Rineka 
Cipta, 1999), 17. 
14 Mujamil Qomar, Epistemologi Pendidikan Islam: Dari Metode Rasional Hingga Kritik(Jakarta: 
Erlangga, 2005), 348,349. 



25 
 

 
 

ringkas, jelas dan mudah dipahami tentang tafsir al-Qur’an keindonesiaan 

perspektif Buya Hamka dan M. Quraish Shihab. 

 

H. Sistematika Penulisan 

 Untuk melengkapi penjelasan dalam pengembangan materi penelitian ini 

serta untuk mempermudah dalam memahami maka pembahasan dalam penelitian 

ini akan dipaparkan dalam lima bab, dengan perincian sebagai berikut: 

Bab I membahas tentang pendahuluan yang meliputi latar belakang 

sebagai penjelasan timbulnya gagasan dalam penelitian ini. Di samping juga berisi 

tentang rumusan masalah sebagai fokus permasalahan yang akan dibahas dalam 

penelitian, batasan masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian, tinjauan 

pustaka yang di dalamnya mencakup kajian teori dan penelitian terdahulu yang 

digunakan untuk mengetahui rumah kajian dalam penelitian ini, serta sisematika 

pembahasan. 

 Bab II, merupakan kajian teori yang memuat penelitian terdahulu dan 

kajian pustaka yang meliputi, pengertian, macam-macam, dan urgensi tentang 

tafsir keindonesiaan, kontekstualisasi, kepemimpinan keluarga dan kajian metode 

tafsir. 

 Bab III memaparkan tentang biografi Buya Hamka dan M. Quraish Shihab 

yang meliputi latar belakang keluarga, latar belakang pendidikan, karir organisasi, 

dan karya-karyanya. 

 Bab IV memuat tentang analisis yakni akar dan metode penafsiran Buya 

Hamka dan M. Quraish Shihab.Terdiri dari penafsiran Buya Hamka dan M. 



26 
 

 
 

Quraish Shihab tentang surat an-Nisa’ ayat 34, akar penafsiran dan analisis 

metodologis tafsir kedua tokoh tersebut. 

 Bab V berisi tentang penutup yang meliputi kesimpulan dan saran. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



27 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB II 

KONSEPTUALISASI TAFSIR DAN KEPEMIMPINAN KELUARGA 

 

A. Sejarah Tafsir  

 Sejarah perkembangan tafsir al-Qur’an dimulai sejak dari permulaan 

diturunkannya ayat-ayat al-Qur’an pada masa hidup Rasulullah SAW sampai 

sesudah wafat beliau, bahkan sampai zaman modern sekarang ini. Sebab pada 

setiap waktu hampir hampir selalu tumbuh kitab-kitab tafsir yang berbeda sumber, 

metode, fokus dan sistematika serta aliran-alirannya. 

 Hal ini disebabkan karena al-Qur’an, sebagai kitab yang menjadi sumber 

hukum dan mengandung berbagai macam aturan untuk mencapai kebahagiaan 

hidup di dunia dan akhirat, selalu mendapat perhatian kaum muslimin dalam 

memperbaiki bacaannya, memahami isi kandungannya serta mengamalkan aturan 

 

16 



28 
 

 
 

hukumnya, sehingga tidak henti-hentinya para ulama selalu menafsirkan dan 

menggali mutiara kandungannya. 

 

 

1. Tafsir Masa Rasulullah SAW  

 Pada zaman Rasulullah SAW masih hidup, penafsiran terhadap ayat-ayat 

al-Qur’an dilakukan oleh Rasulullah sendiri atas dasar wahyu dari Allah SWT 

yang diterimanya lewat malaikat Jibril. Oleh sebab itu bisa dikatakan penafsir al-

Qur’an yang pertama adalah Rasulullah SAW.15 

 Penafsiran al-Qur’an yang dibangun oleh Rasulullah SAW adalah 

menafsirkan al-Qur’an dengan al-Qur’an dan menafsirkan al-Qur’an dengan 

pemehaman beliau sendiri yang kemudian terkenal dengan sebutan al-Sunnah dan 

al-Hadits. Jika al-Qur’an sifatnya murni semata-mata wahyu Allah, baik teks lafal 

maupun maknanya, maka hadits kecuali hadits qudsi pada hakikatnya merupakan 

hasil pemahamn beliau dari ayat-ayat al-Qur’an. Dengan kata lain, sumber tafsir 

al-Qur’an pada masa Rasulullah SAW adalah al-Qur’an dan Hadits. Adapun 

mufassir pada masa Rasulullah pada hakikatnya adalah Rasulullah sendiri sebagai 

mufassir tunggal.16 

2. Tafsir Pada Masa Sahabat 

 Setelah Rasulullah SAW wafat pada tahun 11 H/632 M, para sahabat 

mempelajari al-Qur’an dan memahami makna-maknanya satu sama lain dengan 

jalan riwayat meriwayatkan yang satu dari sahabat yang lain, terutama dari 

mereka yang banyak mendengarkan hadits dan tafsir dari Nabi. 
                                                             
15Orientasi Pengembangan Tafsir (Departeman Agama RI, 1989), 26. 
16Muhammad AminSuma,Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an 2(Jakarta: Pustaka Firdaus, 2001), 31,34. 



29 
 

 
 

 Para sahabat banyak merujuk kepada pengetahuan mereka tentang sebab-

sebab turunnya ayat dan peristiwa-peristiwa yang menjadi sebab turunnya ayat. 

Oleh karenanya, mereka tidak mengkaji segi nahwu, i’rab dan macam-macam 

balaghah. Juga mereka tidak mengkaji segi lafadh, susunan kalimat, hubungan 

suatu ayat dengan ayat sebelumnya dan segi-segi lain yang sangat diperhatikan 

oleh mufassir-mufassir terkemudian, oleh karena mereka memiliki dzauq (rasa 

kebahasaan) dan mereka mengetahui hal itu semua dengan fithrah mereka, tidak 

seperti kita yang baru mengetahui hal itu semua berdasarkan kaidah-kaidah dan 

dari kitab-kitab serta hasil kajian.17 

3. Tafsir Pada Masa Tabi’in 

 Dalam mempelajari tafsir al-Qur’an dan memahami arti dan maksud ayat-

ayatnya serta menafsirkannya, para tabi’in berlandaskan kepada ayat-ayat al-

Qur’an sendiri, hadits-hadits yang diriwayatkan dari Rasulullah SAW, dan 

penafsiran yang dilakukan oleh para shahabat, disamping juga didasarkan atas 

hasil penalaran para tabi’in sendiri.   

Pada zaman ini, sanad-sanad mulai terbuang, agar ringkas, dan 

dikodifikasikan juga riwayat-riwayat dari ulama tanpa menisbatkan kepada orang 

yang mengatakannya. Ini jelas lubang bagi masuknya pemalsuan dan 

menerobosnya isra’illiyat ke dalam kitab-kitab tafsir. Sehingga yang shahih 

berbaur dengan yang dhaif, yang kuat berbaur dengan yang lemah, yang berakibat 

ditinggalkannya banyak riwayat. Sehingga nilai kitab-kitab itu menjadi kecil.18 

4. Tafsir Pada Masa Mutaqaddimin 
                                                             
17Ali HasanAl-Aridl,Sejarah dan Metodologi Tafsir(Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1994), 
15,16. 
18Yunus HasanAbidu,Tafsir Al-Qur’an Sejarah dan Metode Para Mufassir(Jakarta: Gaya Media 
Pratama, 2007), 14. 



30 
 

 
 

 Yang dinamakan dengan masa mutaqaddimin di sini ialah masa para 

penulis tafsir al-Qur’an gelombang pertama yang mulai memisahkan tafsiran ayat 

al-Qur’an dari hadits Nabi, sehingga tafsir itu menjadi ilmu yang berdiri sendiri. 

Periode ini mulai dari akhir zaman tabi’in sampai akhir pemerintahan dinasti 

Abbasiyyah, kira-kira dari tahun 150 H/ 782 M sampai tahun 656 H/ 1258 M. 

 Pada periode ini tafsir al-Qur’an mulai dikumpulkan tersendiri, dipisahkan 

dari hadits Nabi atau riwayat sahabat yang lain yang tidak menyangkut soal 

penafsiranterhadap ayat al-Qur’an. Dan penafsirannya diatur terurut sesuai dengan 

tertib dalam mushaf. Keistimewaan penafsiran pada zaman ini adalah 

disebutkannya sanad (musnad) dari tabi’in, sahabat sampai Rasulullah SAW.  

5. Tafsir Pada Masa Muta’akhirin 

 Yang dimaksud masa muta’akhirin ialah zamannya para mufassir yang 

datang pada zaman kemunduran islam yang menyebabkan pula kemunduran 

penafsiran al-Qur’an, yaitu sejak dari jatuhnya Baghdad pada tahun 656 H/1258 

M sampai timbulnya gerakan kebangkitan islam pada tahun 1286 H/1888 M. 

 Di dalam menafsirkan ayat al-Qur’an para mufassir mutaakhirin 

kebanyakan bersumber kepada tafsir-tafsir mutaqaddimin yang disesuaikan 

dengan istilah ilmu pengetahuan yang berkembang pada saat itu, di samping 

bersumber kepada al-Qur’an, hadis, baik dari Nabi maupun sahabat, tabi’in 

maupun tabi’it tabi’in, dan juga kaidah-kaidah bahasa Arab, dan cerita israilliyat 

dari ahli kitab.19 

 

 

                                                             
19Orientasi Pengembangan Tafsir (Departeman Agama RI, 1989), 32,37. 



31 
 

 
 

6. Tafsir Pada Zaman Modern 

 Yang dimaksud dengan zaman modern ialah sejak abad XIV Hijriyah atau 

akhir abad XIX Masehi sampai sekarang ini, yaitu sejak diadakannya gerakan 

modernisasi islam di Mesir oleh tokoh-tokoh islam, misalnya Jamaluddin al-

Afgani (1838-1897), Muhammad Abduh (1849-1905), Muhammad Rasyid Ridha 

(1865-1935). Dua orang yang disebutkan terakhir, yakni Muhammad Abduh dan 

Rasyid Ridha, berhasil menafsirkan al-Qur’an yang biasa disebut Tafsir al-Manar. 

Kesungguhan tafsir ini diakui oleh banyak orang dan memiliki pengaruh yang 

cukup besar bagi perkembangan tafsir baik bag kitab-kitab tafsir al-Qur’an yang 

semasa dengannya dan terutama kitab-kitab tafsir yang terbit pada masa-masa 

sesudahnya hingga sekarang. Cikal bakal tafsir yang lahir pada abad ke-XX dan 

XXI banyak mendapat inspirasi dari Tafsir al-Manar. Diantaranya adalah Tafsir 

al-Maraghi, Tafsir al-Qasimi dan Tafsir al-Jawahir karya Thanthawi Jauhari. 

 Pada tahun 1960-an, Muhammad Syaltut menyusun tafsir al-Qur’an 

dengan menggunakan rangkaian tematik yang yang terdapat dalam surat demi 

surat. Selanjutnya pada sekitar akhir tahun 60-an ini, Ahmad Sayyid al-Kummiy, 

Ketua Jurusan Tafsir pada Fakultas Ushuluddin Universitas al-Azhar 

mengembangkan sistem penafsiran berdasarkan tema-tema permasalahan tertentu 

yang kemudian disebutnya dengan metode maudhu’i. Tidak terlalu penting 

dijelaskan di sini, siapa yang sesungguhnya menjadi penemu pertama metode ini, 

sebab jauh sebelum kedua tokoh ini, Ibn al-Qayyim sudah menulis tafsir yang 

dinamakan dengan al-Tibyan fi Aqsam al-Qur’an dan al-Jassas juga pernah 



32 
 

 
 

menulis kitab al-Ahkam al-Qur’an.Corak seperti inilah yang kemudian 

berkembang pesat dan menjadi model tafsir abad ke-20.20 

7. Tafsir di Indonesia 

 Usaha menafsirkan al-Qur’an dalam bahasa Indonesia telah dilakukan 

ulama Islam Indonesia. Di antaranya  adalah A. Halim Hasan cs menyelesaikan 

enam juz dan yang enam juz telah diterbitkan oleh “Pustaka Islamiyah Medan”. 

Kitab tafsir yang telah mulai diterbitkan sejak tahun 1936 ini, menurut pengarang-

pengarangnya banyak mengutip pendapat-pendapat ahli tafsir  yang terdapat pada 

kitab tafsir yang berbahasa Arab. Tafsir an-Nur karangan Prof. T.M. Hasbi Ash 

Shiddieqy, mulai diterbitkan tahun 1956 telah selesai diterbitkan 21 juz oleh 

penerbit “Bulan Bintang” Jakarta. Kitab tafsir ini diperkirakan akan merupakan 

tafsir al-Qur’an pertama yang lengkap dalam bahasa Indonesia, karena telah 

selesai dikerjakan seluruhnya oleh pengarangnya; hanya saja belum lagi dapat 

diterbitkan seluruhnya. Di samping itu terdapat kitab-kitab tafsir yang lain dalam 

bahasa Indonesia yang belum merupakan tafsir al-Qur’an seluruhnya.21 

 Penafsiran al-Qur’an di Indonesia juga dilakukan bersamaan dengan upaya 

pembaharuan islam dan gerakan penafsiran al-Qur’an di Mesir dan negara-negara 

lain.Para ilmuwan muslimdi Indonesia melakukan gerakan penafsiran al-Qur’an 

ke dalam bahasa Indonesia. Diantaranya ialah al-Qur’an dan tafsirnya yang 

diterbitkan oleh Departemen Agama Republik Indonesia dan Tafsir al-Azhar 

karya Prof. Dr. Buya Hamka (1908-1981). 

 Para ahli tafsir Indonesia lainnya baik yang sudah wafat maupun yang 

masih hidup antara lain T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy(1904-1975) dengan karyanya 
                                                             
20 M.F. Zenrif,Sintesis Paradigma Studi Al-Qur’n (Malang: UIN-Malang Press, 2008), 28. 
21ZainalAbidin,Seluk-Beluk Al-Qur’an(Jakarta: Rineka Cipta, 1992), 47. 



33 
 

 
 

Tafsir al-Nur dan Tafsir al-Bayan, Mahmud Yunus (1899-1982), A. Hasan(1883-

1958), M. Quraish Shihab terutama dengan karyanya Tafsir al-Mishbah, dan lain-

lain.22 

B. Kontekstualisasi dan Kepemimpinan Keluarga 

1. Kontekstulisasi 

Istilah kontekstual sebenarnya adalah istilah baru.Bukan hanya tidak ada 

dalam al-Qur’an, tetapi juga dalam istilah Indonesia.Gagasan ini sendiri lahir dari 

keprihatinan tentang penampilan tafsir al-Qur’an selama ini, yang menurut Fazlur 

Rahman, sebagai penggagas tafsir konteksual, hanya menghasilkan pemahaman 

yang sepotong (parsial).Hal yang menyebabkan demikian adalah kecenderungan 

yang umum untuk memahami al-Qur’an secara ayat per ayat, bahkan kata per 

kata.Karenanya, tidak menghasilkan tafsir atau suatu pandangan dunia yang 

kohesif dan bermakna bagi kehidupan secara keseluruhan. 

Kata kunci yang acap kali digunakan dalam tafsir kontekstual adalah “akar 

kesejarahan”.Istilah kontekstual nampaknya diarahkan kesana.Konteks yang 

dimaksud disini berbeda dengan konteks yang dimaksud dalam tafsir 

tekstual.Yang dimaksud konteks di sini adalah situasi dan kondisi yang 

mengelilingi pembaca.Jadi kontekstual berarti hal-hal yang bersifat atau berkaitan 

dengan konteks pembaca. Dalam kamus al-Maurid (Inggris-Arab), context 

diartikan dengan: 1)al-qarinah (indikasi) atau siyaq al-kalam (kaitan-kaitan, latar 

belakang “duduk perkara” suatu pernyataan); 2) bi’ah (suasana) muhit (yang 

meliputi). Kontekstual diartikan dengan qarini, mutawaqqif ‘ala al-qarinah 

(mempertimbangkan indikasi). 

                                                             
22Muhammad AminSuma,Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an 2(Jakarta: Pustaka Firdaus, 2001), 44-46. 



34 
 

 
 

Pendekatan kontekstual ini berusaha memahami ayat-ayat al-Qur’an 

berdasarkan latar belakang kesejarahan Nabi dan masyarakat Arab di masa-masa 

turunnya al-Qur’an. Menurut Fazlur Rahman, tafsir-tafsir al-Qur’an yang ada 

selama ini belum berhasil mewujudkan suatu weltanschauung (pandangan dunia) 

yang kohesif dan bermakna bagi kehidupan secara keseluruhan. Hal ini 

disebabkan karena para mufassir tidak meletakkan ayat-ayat al-Qur’an dalam satu 

kesatuan yang utuh dan padu. Oleh sebab itu, diperlukan suatu teori yang akan 

menolong kita untuk memahami makna al-Qur’an secara utuh, sehingga baik 

bagian-bagian teologi maupun bagian-bagian etis dan etika legal al-Qur’an 

menjadi suatu keseluruhan yang padu.23 

Fazlur Rahman sejak mulai merintis metodologi tafsirnya memang telah 

menekankan pentingnya memahami kondisi-kondisi aktual masyarakat Arab 

ketika al-Qur’an diturunkan dalam rangka menafsirkan pernyataan-pernyataan 

legal dan sosio-ekonominya.Metode tafsir yang dikembangkan Rahman dikenal 

dengan sebutan gerakan ganda penafsiran (double movement). 

 Teori gerakan ganda penafsiran ini terdiri dari dua langkah:24pertama, 

memperhatikan konteks mikro dan makro ketika al-Qur’an diwahyukan. Konteks 

mikro adalah situasi sempit yang terjadi di lingkungan Nabi ketika al-Qur’an 

diturunkan. Konteks makro adalah situasi yang terjadi dalam skala yang lebih 

luas, menyangkut masyarakat, agama, dan adat istiadat Arab pada saat datangnya 

islam, khususnya di Makkah dan sekitarnya. Kemudian menggeneralisasi respons 

spesifik al-Qur’an atas konteks itu sembari menentukan tujuan moral-sosial umum 

                                                             
23Orientasi Pengembangan Tafsir (Departeman Agama RI, 1989), 62. 
24Syafrudin, Paradigma Tafsir Tekstual dan Kontekstual Usaha Memaknai Kembali Pesan Al-
Qur’an(Yogyakarta: Pustaka Pelajar,2009),  9,10. 



35 
 

 
 

yang diinginkan di balik respons spesifik itu.Penelusuran semacam ini akn 

menghasilkan suatu narasi qur’ani yang koheren dari nilai-nilai dan prinsip-

prinsip umum dan sistematis yang mendasari beragam perintah normatif.Di sini, 

konsep asbabun nuzul dan nasikh mansukh amat diperlukan. 

 Menurut Rahman, al-Qur’an adalah respons ilahi, yang diturunkan melalui 

ingatan dan pikiran Nabi, kepada situasi sosio-moral Arab pada masa Nabi. Al-

Qur’an dan Islam muncul dalam lembaran sejarah dan berhadapan dengan latar 

belakang sosio-historis.Maka al-Qur’an sebenarnya adalah respons terhadap 

situasi.Ini dapat dilihat dari sebagian besar kandungannya.Al-Qur’an terdiri dari 

pernyataan-pernyataan moral dan sosial yang menanggapi masalah-masalah 

spesifik yang dihadapkan padanya dalam situasi yang konkret pada waktu 

diturunkan. 

 Kedua, berusaha menerapkan nilai dan prinsip umum tersebut pada 

konteks pembaca al-Qur’an kontemporer. Gerakan ini merupakan proses yang 

berangkat dari pandangan umum ke pandangan spesifik yang harus 

diformulasikan dan direalisasikan pada masa sekarang. Artinya, yang umum harus 

diterapkan dalam konteks sosio-historis sekarang setelah mengadakan kajian yang 

saksama terhadap situasi sekarang, sehingga dapat dinilai dan diubah sejauh yang 

diperlukan.25 

Berdasarkan paparan di atas, maka bisa dinyatakan bahwa istilah 

“kontekstual” di sini didefinisikan sebagai paradigma berpikir baik cara, metode 

maupun pendekatan yang mengacu pada dimensi konteks. Dengan kata lain, 

istilah “kontekstual” secara umum berarti kecenderungan suatu aliran atau 

                                                             
25Sibawaihi, Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Yogyakarta: JALASUTRA, 2007), 59. 



36 
 

 
 

pandangan yang mengacu pada dimensi konteks. Dalam tafsir al-Qur’an, yang 

dimaksud tafsir yang berorientasi kontekstual adalah suatu aliran atau 

kecenderungan yang tidak semata-mata bertumpu pada makna teks secara lahiriah 

(literal), tetapi juga melibatkan dimensi sosio-historis teks dan keterlibatan 

subjektif penafsir dalam aktifitas penafsirannya.26 

 

 

 

2. Kepemimpinan Keluarga 

 Keluarga secara umum diartikan dengan terakumulasinya sejumlah orang 

yang saling berinteraksi dan berkomunikasi untuk melakukan fungsi sosial 

sebagai suami-istri, bapak-ibu, anak laki-laki dan perempuan, saudara laki-laki 

dan perempuan.27 

 Keluarga merupakan tempat fitrah yang sesuai dengan keinginan Allah 

SWT bagi kehidupan manusia, Allah SWT berfirman:28 

         

Dan sesungguhnya Kami telah mengutus beberapa Rasul sebelum kamu dan Kami 
memberikan kepada mereka istri-istri dan keturunan.29 
 
 Keluarga, atau katakanlah unit terkecil dari keluarga adalah suami dan 

istri, atau ayah, ibu, dan anak,yang bernaung di bawah satu rumah tangga. Unit ini 
                                                             
26Syafrudin, Paradigma Tafsir Tekstual dan Kontekstual Usaha Memaknai Kembali Pesan Al-
Qur’an (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009),43. 
27 M.F Zenrif,Realitasdan Metode Penelitian Sosial dalam Perspektif al-Qur’an (Malang: UIN-
Malang Press, 2006),26. 
28 Ali Yusuf As-Subki, Fiqh Keluarga (Jakarta: AMZAH, 2009), 23,24. 
29QS. An-Nisa’ (4): 34; Ar-Ra’d (13): 38. 



37 
 

 
 

memerlukan pimpinan, dan dalam pandangan Al-Qur’an yang wajar memimpin 

adalah bapak.30 

         

kaum laki-laki itu adalah pemimpin bagi kaum wanita.  

 

 Dalam bahasa Arab pelaku yang melaksanakan tugas dan apa yang 

diharapkan darinya dinamai Qa’im. Kalau ia melaksanakan tugas itu sesempurna 

mungkin, berkesinambungan dan berulang-ulang, maka dia dinamai Qawwam. 

Sering kali kata ini diterjemahkan dengan pemimpin. Tetapi seperti terbaca dari 

maknanya di atas , nampaknya terjemahan itu belum menggambarkan seluruh 

makna yang dikehendaki, walau harus diakui bahwa kepemimpinan merupakan 

satu aspek yang dikandungnya. Dengan kata lain, dalam pengertian 

“kepemimpinan” tercakup pemenuhan kebutuhan, perhatian pemeliharaan, 

pembelaan dan pembinaan. Karena itu perlu digaris bawahi bahwa 

qawamah/kepemimpinan yang dianugerahkan oleh Allah kepada suami, tidak 

boleh mengantarnya kepada kesewenang-wenangan.31 

 Dalam beberapa kitab tafsir kepemimpinan keluarga di bawah ayat 

tersebut menunujukkan pada keistimewaan laki-laki daripada perempuan, laki-laki 

harus didahulukan dari perempuan yang berarti bahwa ia merupakan pimpinan, 

senior, hakim, pendidik bagi perempuan, karena laki-laki lebih utama dan lebih 

                                                             
30 M. QuraishShihab, Wawasan al-Qur-an Tafsir Tematik atas Berbagai Persoalan Umat 
(Bandung: Mizan, 2007), 279. 
31 M. QuraishShihab, Pengantin Al-Qur’an: Kalung Permata buat Anak-anakku(Jakarta: Lentera 
Hati, 2007), 147,148. 



38 
 

 
 

baik dari perempuan yang karenanya kenabian dan kepemimpinan besar pun 

dikhususkan pada laki-laki.32 

 Ayat ini menjelaskan apa tugas laki-laki sebenarnya terhadap perempuan. 

“Laki-laki adalah pemimpin atas perempuan.” Pangkal ayat ini bukanlah bersifat 

perintah, sehingga berarti bahwa  laki-laki wajib memimpin perempuan, dan kalau 

tidak dipimpin berdosa. Tetapi bersifat perkhabaran, yakni menyatakan hal yang 

sewajarnya, dan tidak mungkin tidak begitu.33 

 Ayat di atas menjelaskan bahwa laki-laki menjadi pemimpin karena dua 

alasan, yaitu (1) karena ia mempunyai kelebihan dan (2) mereka telah 

menafkahkan sebagian harta mereka. Kelebihan yang dimaksudkan ayat ini 

hanyalah dapat dipahami dari kelebihan yang bersifat kasbiy (socially formatted), 

bukan kelebihan wahbiy (taken for granted). Ada dua alasan yang mendukung 

pandangan ini; pertama, kelebihan yang bersifat wahbiy sama-sama dimiliki oleh 

laki-laki dan perempuan, dan kedua, Islam tidak memandang keistimewaan 

manusia dari yang provan, melainkan diukur dari spiritualisme dan yang sakral.34 

C. Kajian Metode Tafsir 

1. Pengertian Metode Tafsir  

 Kata metode dalam bahasa Indonesia diambil dari kata methodos dalam 

bahasa Yunani. Kata ini terdiri dari kata meta, yang berarti menuju, melalui, 

mengikuti, sesudah; dan kata hodos yang berarti jalan, perjalanan, cara, arah. Kata 

methodos sendiri berarti penelitian, metode ilmiah, hipotesa ilmiah, uraian 

                                                             
32 M.F. Zenrif, Realitas Keluarga Muslim antara Mitos dan Doktrin Agama (Malang: UIN-Malang 
Press, 2008), 100. 
33Hamka, Kedudukan Perempuan Dalam Islam (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983), 69. 
34 M.F Zenrif, Di Bawah Cahaya Al-Qur’an Cetak Biru Ekonomi Keluarga Sakinah (Malang: UIn-
Malang Press, 2006), 18. 



39 
 

 
 

ilmiah.Dalam bahasa Inggris, kata tersebut ditulis method dan dalam bahasa Arab 

disebut dengan istilah manhaj atau thariqah. 35  Dalam bahasa Indonesia, kata 

tersebut mengandung arti: “cara yang teratur dan terpikir baik-baik untuk 

mencapai maksud (dalam ilmu pengetahuan dan sebagainya); cara kerja yang 

bersistem untuk memudahkan pelaksanaan suatu kegiatan guna mencapai suatu 

yang ditentukan.”36 

2. Metode Ijmali 

 Ijmal, secara etimologi berarti global, sehingga al-tafsir al-ijmali diartikan 

tafsir global.Secara terminologi, tafsir global sebagaimana telah disebutkan al-

Farmawi adalah penafsiran al-Qur’an berdasarkan urutan-urutan ayat secara ayat 

per ayat dengan suatu uraian yang ringkas dan dengan bahasa yang sederhana, 

sehingga dapat dikonsumsi oleh masyarakat, baik yang awam maupun yang 

intelek.Sistematika tafsir ini mengikuti susunan ayat-ayat di dalam mushaf. Di 

samping itu dalam menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an sang mufassir juga meneliti, 

mengkaji dan menyajikan sebab nuzul ayat melalui penelitian terhadap hadis-

hadis terkait.37 

 Penafsir dengan metode ini, dalam penyampaiannya, menggunakan bahasa 

yang ringkas dan sederhana, serta memberikan idiom yang mirip, bahkan sama 

dengan bahasa al-Qur’an. Sehingga pembacanya merasakan seolah-olah al-Qur’an 

sendiri yang berbicara dengannya. Sehingga dengan demikian dapatlah diperoleh 

                                                             
35Usman, Ilmu Tafsir (Yogyakarta: Teras, 2009), 277-278. 
36 NashruddinBaidan,Metodologi Penafsiran Al-Qur’an (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005), 1. 
37Usman,Ilmu, 304,305. 



40 
 

 
 

pengetahuan yang diharapkan dengan sempurna dan sampailah ia kepada 

tujuannya dengan cara yang mudah serta uraian yang singkat dan bagus.38 

3. Metode Tahlily 

 Kata tahlili berasal dari kata hala, yang berarti membuka 

sesuatu.Sedangkan kata tahlili sendiri termasuk dalam bentuk infinitif (masdar) 

dari kata hattala, yang secara semantik berarti mengurai, menganalisis, 

menjelaskan bagian-bagiannya serta fungsinya masing-masing. 39  Tafsir tahlili 

adalah mengkaji ayat-ayat al-Qur’an dari segala segi dan maknanya, ayat demi 

ayat dan surat demi surat sesuai dengan urutan dalam mushaf usmani. Untuk iu, 

pengkajian metode ini, kosa kata dan lafadz, menjelaskan arti yang dikehendaki 

sasaran yang dituju dan kandungan ayat, sasaran yang dituju dan kandungan ayat, 

menjelaskan apa yang dapat diistinbathkan dari ayat serta mengmukakan kaitan 

antara ayat-ayat dan relevansinya dengan surat sebelum dan sesudahnya. Untuk 

itu, ia merujuk kepada sebab-sebab turun ayat, hadis-hadis Rasulullah SAW dan 

riwayat dari sahabat dan tabi’in.40 

a. Tafsir bi al-Ma’tsur 

 Tafsir ini merupakan salah satu jenis penafsiran yang muncul pertama kali 

dalam sejarah khazanah intelektual islam. Praktik penafsirannya adalah ayat-ayat 

yang terdapat dalam al-Qur’an al-Karim ditafsirkan dengan ayat-ayat lain, atau 

dengan riwayat dari Nabi SAW, para sahabat, dan juga tabi’in.Tentang yang 

terakhir ini terdapat perbedaan pendapat.Sebagian ulama’ menggolongkan qaul 

                                                             
38 M. Alfatih Suryadilag, Metodologi Ilmu Tafsir (Yogyakarta: TERAS, 2005),46. 
39Usman, Ilmu Tafsir. (Yogyakarta: Teras. 2009), 280. 
40Said Agil Husin Al-Munawwar,  Al-Qur’an Membangun Kesalehan Hakiki (Jakarta: Ciputat 
Press, 2003),70. 



41 
 

 
 

tabi’in ini sebagai bagian dari riwayat, sedangkan yang lainnya 

mengkategorikannya kepada al-ra’y saja.41 

 

b. Tafsir bi al-Ra’yi 

 Penafsiran yang dilakukan mufassir dengan menjelaskan ayat al-Qur’an 

berdasarkan pendapat atau akal.42Perlu ditegaskan bahwa tafsirbi al-Ra’yi tidak 

semata-mata didasari penalaran akal dengan mengabaikan sumber riwayat secara 

mutlak.Dalam konteks ini, penafsiran dengan metode ra’yi bersifat lebih selektif 

terhadap riwayat. Sehingga secara kuantitas porsi riwayat di dalam tafsirnya jauh 

lebih kecil dibandingkan dengan kadar ijtihad. Begitu pula halnya dengan tafsir 

yang mengikuti metode riwayat, tidak sama sekali terlepas dari penggunaan rasio 

meskipun jumlahnya sangat kecil. 

c. Tafsir al-Shufi 

 Tafsir al-Shufiy adalah tafsir yang berusaha mena’wilkan ayat-ayat 

alQur’an berdasarkan isyarat-isyarat (symbol-simbol) tersenbunyi, yang menurut 

para sufi, hanya diketahui oleh mereka (orang-orang sufi) ketika mereka 

melakukan suluk. Karena tafsir ini sejalan dengan Tasawuf ‘amali, maka corak 

tafsir ini mengacu kepada amalan tafsir kaum sufi, seperti hidup sederhana, 

zuhud, lapar, tidak tidurmalam hari, hidup menyendiri, menjaga diri dari segala 

kenikmatan, memusatkan jiwa dari segala macam syahwat dan menghancurkan 

diri dalam taat kepada Allah. 

 

 
                                                             
41M. Alfatih Suryadilag, Metodologi Ilmu Tafsir  (Yogyakarta: TERAS, 2005), 42,43. 
42Said Agil.Al-Qur’an, 71. 



42 
 

 
 

d. Tafsir al-Fiqhi  

 Tafsir al-Fiqhi yang juga disebut tafsir al-Ahkam adalah corak tafsir yang 

berorientasi kepada hukum islam (fiqh). Biasanya para mufassirnya adalah orang-

orang yang termasuk tokoh dalam bidang hukum islam. Oleh karena itu, 

penafsiran mereka, terkadang hanya terbatas pada ayat-ayat alQur’an yang 

berhubungan dengan masalah-masalah hukum fiqh saja, sedangkan ayat lain yang 

tidak memuat hukum fiqh tidak dijadikan target penafsirannya, bahkan cenderung 

tidak dimuat sama sekali. Tafsir ini mengistimbatkan hukum-hukum islam, baik 

yang berupa ibadah, muamalah, munakahat, jinayah atau siyasah dan lain 

sebagainya. 

e. Tafsir Falsafi 

 Tafsir falsafi adalah tafsir al-Qur’an yang beraliran filsafat yang pada 

umunya difokuskan kepada bidang filsafat dan menyesuaikan paham filsafat 

melalui petunjuk yang berupa rumus-rumus. Tafsir dengan corak ini muncul 

bersamaan dengan berkembangnya ilmu-ilmu agama dan sains di berbagai 

kekuasaan islam, yaitu pada periodepenterjemahan di masa Abbasiyah, 

merupakan momentum bagi perkembangan dan kemajuan ilmu tersebut.  

f. Tafsir al-Ilmi 

 Tafsir ilmi adalah menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an berdasarkan 

pendekatan ilmiah atau menggali kandungan al-Qur’an berdasarkan teori ilmu 

pengetahuan-pengetahuan.Ayat-ayat al-Qur’an yang ditafsirkan dalam corak tafsir 

ini adalah ayat-ayat kuniyah (tentang kealaman).Dalam penafsiran ayat-ayat 

tersebut sang mufassir melengkapinya dengan teori-teori sains. Kesungguhan 

mufassir dalam menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an dengan teori-teori ilmiah itu 



43 
 

 
 

didasarkan pada adanya perintah Allah SWT untuk menggali pengetahuan 

berkenaan dengan tanda-tanda (kekuasaannya) pada alam semesta yang banyak 

dijumpai dalam al-Qur’an. Di samping itu perkembangan ilmu pengetahuan di 

dunia islam ikut mendorong para mufassir untuk mengaktualisasikan ide dan 

pemikiran mereka dalam bidang tafsir. 43 

g. Tafsir al-Adabi al-Ijtima’i 

 Tafsir al-Adabi al-Ijtima’i adalah salah satu corak penafsiran al-Qur’an 

yang cenderung kepada persoalan sosial kemasyarakatan dan mengutamakan 

keindahan gaya bahasa. Tafsir jenis ini lebih banyak mengungkapkan hal-hal yang 

ada kaitannya dengan perkembangan kebudayaan yang sedang berlangsung.44 

4. Metode Muqarin  

 Metode tafsir ini menekan kajiannya pada aspek perbandingan 

(komparasi) tafsir al-Qur’an.Penafsiran yang menggunakan metode ini pertama 

sekali menghimpun sejumlah ayat-ayat al-Qur’an, kemudian mengkajinya dan 

meneliti penafsiran sejumlah penafsir mengenai ayat-ayat tersebut dalam tafsir 

mereka. Melalui cara ini para penafsir mengetahui posisi dan kecenderungan para 

penafsir sebelumnya yang dimaksudkan dalam objek kajiannya.  

 Metode ini juga digunakan dalam membahas ayat-ayat al-Qur’an yang 

memiliki kesamaan redaksi namun berbicara tentang topik yang berbeda. Atau 

sebaliknya, topik yang sama dengan redaksi yang berbeda. Ada juga di antara 

penafsir yang membandingkan antara ayat-ayat al-Qur’an dengan hadis Nabi yang 

secara lahiriyahtampak berbeda. 

                                                             
43Usman, Ilmu Tafsir (Yogyakarta: TERAS. 2009),286-295. 
44 M. Alfatih, Suryadilag, Metodologi Ilmu Tafsir (Yogyakarta: TERAS, 2005), 45. 



44 
 

 
 

5. Metode Mawdhu’i 

 Metode tafsir mawdhu’i juga disebut dengan metode tematik karena 

pembahasannya berdasarkan tema-tema tertentu yang terdapat dalam al-Qur’an. 

Ada dua cara dalam tata kerja metode tafsir mawdhu’i: pertama, dengan cara 

menghimpun seluruh ayat-ayat al-Qur’an yang berbicara dalam satu masalah 

(mawdhu’ / tema) tertentu serta mengarah kepada satu tujuan yang sama, 

sekalipun turunnya berbeda dan tersebar dalam berbagai surat al-Qur’an. Kedua, 

penafsiran yang dilakukan berdasarkan surat al-Qur’an.45 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
45Usman, Ilmu Tafsir(Yogyakarta: Teras, 2009), 290,291. 



45 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB III 

BIOGRAFI BUYA HAMKADAN M. QURAISH SHIHAB  

 

A. BUYA HAMKA 

1. Latar Belakang Keluarga 

Haji Abdul Karim Malik Amarullah (HAMKA), lahir di Sungai Batang, 

Maninjau (Sumatera Barat) pada hari Ahad, tanggal 16 Februari 1908 M/13 

Muharam 1326 H dari kalangan keluarga yang taat beragama. Gelar Buya 

diberikan kepadanya, sebuah panggilan buat orang Minangkabau yang berasal 

dari kata abi atau abuya yang dalam bahasa Arab berarti ayahku, atau seseorang 

yang dihormati.46 

Ayahnya adalah Haji Abdul Karim Amarullah atau sering disebut Haji 

Rasul bin Syehk Muhammad Amarullah (gelar Tuanku Kisai) bin Tuanku Abdul 

                                                             
46Baidatul Raziqin, 101 Jejak Tokoh Islam Indonesia(Yogyakarta: e-Nusantara, 2009), 188. 

 

32 



46 
 

 
 

Saleh. Beliau adalah pelopor dalam gerakan Islam kaum muda di Minangkabau 

yang memulai gerakannya pada tahun 1906 setelah kembalinya dari 

Mekkah.47Sementara ibunya bernama Siti Shafiyah Tanjung binti Haji Zakaria (w. 

1934). Dari geneologis ini dapat diketahui, bahwa ia berasal dari keturunan yang 

taat beragama dan memiliki hubungan dengan generasi pembaharu Islam di 

Minangkabau pada akhir abad XVIII dan awal abad XIX. Ia lahir dalam struktur 

masyarakat Minangkabau yang menganut sistem matrilineal. Oleh karena itu, 

dalam silsilah Minangkabau ia berasal dari suku Tanjung, sebagaimana suku 

ibunya.48 

2. Latar Belakang Pendidikan 

Buya Hamka adalah seorang yang dikenal oleh masyarakat luas sebagai 

orang yang mempunyai integritas tinggi dalam bidang moral dan 

keilmuwan.Beliau adalah seorang cendekiawan dan ulama terkemuka di 

Indonesia.Selain itu dengan pemikirannya, Buya Hamka juga dikenal sebagai 

seorang yang mampu dalam beberapa bidang keilmuan, antara lain tafsir, tasawuf, 

fiqh, sejarah, filsafat, dan sastra.49 

 Pada tahun 1914, Abdul Malik, nama panggilan Hamka sewaktu kecil, 

telah mengawali pendidikannya dengan membaca al-Qur’an di rumah orang 

tuanya sewaktu mereka sekeluarga pindah dari Maninjau ke Padang 

Panjang.50Ketika usia 6 tahun, ia dibawa ayahnya ke Padangpanjang. Pada usia 7 

tahun, ia kemudian dimasukkan ke dalam sekolah desa-hanya sempat dienyam 

                                                             
47Hamka, Kenang-kenangan Hidup, jilid IV (Jakarta: Bulan Bintang, 1974), 532. 
48Samsul Nizar, Memperbincangkan Dinamika Intelektual dan Pemikiran Hamka tentang 
Pendidikan Islam(Jakarta: Kencana, 2008), 15. 
49Abd Haris, Etika Hamka (Yogyakarta: LKiS, 2010), 1,2. 
50Yunan Yusuf, Corak Pemikiran Kalam Tafsir al-Azhar (Jakarta: Pustaka Panji Mas,1990), 34. 



47 
 

 
 

sekitar 3 tahun-dan malamnya belajar mengaji dengan ayahnya sampai khatam. 

Sejak kecil ia juga sangat senang nonton film. Bahkan karena hobinya ini, ia 

pernah “mengicuh” guru ngajinya karena ingin menonton Eddie Polo dan Marie 

Walcamp. Kebiasaannya menonton film berlanjut terus. Ketika di Medan 

umpamanya, tiap film yang berputar terus diikutinya. Melalui film-film itu, kerap 

kali ia mendapat inspirasi untuk mengarang. 

 Tatkala ia berusia 12 tahun, kedua orang tuanya bercerai. Perceraian kedua 

orang tuanya inivmerupakan pengalaman pahit yang dialaminya. Tak heran jika 

pada fatwa-fatwanya, ia sangat menentang tradisi kaum laki-laki Minangkabau 

yang kawin lebih dari satu. Sebab hal tersebut dapat merusak ikatan dan 

keharmonisan rumah tangga. 

 Pendidikan formal yang dilaluinya sangat sederhana. Mulai tahun 1916 

sampai 1923, ia belajar agama pada lembaga pendidikan Diniyah School di 

Padangpanjang dan di Parabek. Walaupun pernah duduk di kelas VII, akan tetapi 

ia tidak mempunyai ijazah. Gurunya waktu itu antara lain Syekh Ibrahim Musa 

Parabek, Engku Mudo Abdul Hamid Hakim, Sutan Marajo, dan Syekh Zainuddin 

Labay el-Yunusiy. 

 Pelaksanaan pendidikan waktu itu masih bersifat tradisional dengan 

menggunakan sistem halaqah. Pada tahun 1916, sistem klasikal baru 

diperkenalkan di Sumatera Thawalib Jembatan Besi. Hanya saja, pada saat ini 

sistem klasikal yang diperkenalkan belum memiliki bangku, meja, kapur, dan 

papan tulis. Materi pendidikan masih berorientasi pada pengjian kitab-kitab 

klasik, seperti nahwu, sharaf, manthiq, bayan, fiqh, dan yang sejenisnya. 

Pendekatan pendidikan dilakukan dengan menekankan pada aspek hafalan. Pada 



48 
 

 
 

waktu ini, sistem hafalan merupakan cara yang paling efektif bagi pelaksanaan 

pendidikan. Meskipun kepadanya diajarkan membaca dan menulis huruf Arab dan 

latin, akan tetapi yang lebih diutamakan adalah mempelajari-dengan membaca-

kitab-kitab Arab klasik dengan standar buku-buku pelajaran sekolah agama 

rendah di Mesir. Pendekatan pelaksanaan pendidikan tersebut tidak diiringi 

dengan belajar menulis secara maksimal. Akibatnya banyak di antara teman-

temannya yang fasih membaca kitab, akan tetapi tidak bisa menulis dengan baik. 

Meskipun tidak puas dengan sistem pendidikan waktu itu, namun ia tetap 

mengikutinya dengan saksama.51 

 Sistem pendidikan tradisional yang yang demikian membuatnya merasa 

kurang puas dengan pelaksanaan pendidikan waktu itu. Kegelisahan intelektual 

yang dialaminya telah menyebabkan ia berhasrat untuk merantau guna menambah 

wawasannya. Tujuannya adalah Jawa. Pada awalnya, kunjungannya ke Jawa 

hanya ingin mengunjungi kakak iparnya, A.R. St. Mansur dan kakaknya Fathimah 

yang tinggal di Pekalongan. Pada awalnya, ayahnya melarangnya untuk 

berangkat, karena khawatir akan pengaruh paham komunis yang mulai 

berkembang saat itu. Akan tetapi, karena melihat demikian besar keinginan 

anaknya untuk menambah ilmu pengetahuan dan yakin anaknya tidak akan 

terpengaruh, maka akhirnya ia diizinkan untuk berangkat. Untuk itu, ia 

ditumpangkan dengan Marah Intan, seorang saudagar Minangkabau yang hendak 

ke Yogyakarta dan Pekalongan.   

 Sesampainya di Yogyakarta, ia tidak langsung ke Pekalongan. Untuk 

sementara waktu, ia tinggal bersama adik ayahnya, Ja’far Amarullah di desa 
                                                             
51Samsul Nizar, Memperbincangkan Dinamika Intelektual dan Pemikiran Hamka tentang 
Pendidikan Islam(Jakarta: Kencana, 2008), 15-21 



49 
 

 
 

Ngampilan. Bersama dengan pamannya, ia diajak mempelajari ayat-ayat klasik 

dengan beberapa ulama’ waktu itu, seperti Ki Bagus Hadi Kusumo (tafsir), R.M. 

Soeryopranoto (sosiologi), K.H. Mas Mansur (filsafat dan tarikh Islam), Haji 

Fachruddin, H.O.S. Tjokroaminoto (Islam dan sosialisme), Mirza Wali Ahmad 

Baig, A. Hasan Bandung, dan terutama A.R. Sutan Mansur. 

3. Karir Organisasi 

Pada tahun 1927, Buya Hamka bekerja sebagai guru agama di Perguruan 

Tebing Tinggi, Medan dan pernah menjadi guru agama di Padang Panjang pada 

tahun 1929. Beliau kemudian dilantik sebagai dosen di Universitas Islam, Jakarta 

dan Universitas Muhammadiyah, Padang Panjang dari tahun 1957 hingga 1958. 

Setelah itu, beliau diangkat menjadi rektor Perguruan Tinggi Islam, Jakarta 

dan Profesor Universitas Mustopo, Jakarta. Dari tahun 1951 hingga 1960, beliau 

menjabat sebagai Pegawai Tinggi Agama oleh Menteri Agama Indonesia, tetapi 

meletakkan jabatan itu ketika Soekarno menyuruhnya memilih antara menjadi 

pegawai negeri atau bergiat dalam politik Majelis Syura Muslimin Indonesia.52 

Buya Hamka aktif dalam gerakan Islam melalui organisasi 

Muhammadiyah. Beliau mengikuti pendirian Muhammadiyah sejak 1925.Sejak 

1928 sampai dengan 1950, beliau mulai mengetuai dan memimpin kegiatan 

organisasi, konferensi, dan kongres Muhammadiyah di berbagai tempat, seperti di 

Padang Panjang, Makasar, Sumatra  Barat, dan Yogyakarta.53Pada tahun 1928, 

beliau mejadi ketua cabang Muhammadiyah di Padang Panjang. Pada tahun 1929, 

Buya Hamka mendirikan pusat latihan dakwah Muhammadiyah dan dua tahun 

                                                             
52Baidatul Raziqin, 101 Jejak Tokoh Islam Indonesia(Yogyakarta: e-Nusantara, 2009), 191. 
53Salman Iskandar, 99 Tokoh Muslim Indonesia (Bandung: Mizan, 2009), 19. 



50 
 

 
 

kemudian beliau menjadi konsul Muhammadiyah di Makassar. Kemudian beliau 

terpilih menjadi ketua Majelis Pimpinan Muhammadiyah di Sumatera Barat oleh 

Konferensi Muhammadiyah pada tahun 1946. 

Pada tahun 1953, Buya Hamka dipilih sebagai penasihat pimpinan Pusat 

Muhammadiyah. Pada 26 Juli 1977, Menteri Agama Indonesia, Prof. Dr. Mukti 

Ali melantik beliau sebagai ketua umum Majlis Ulama Indonesia (MUI) tetapi 

pada tahun 1981, beliau meletakkan jabatan tersebut karena nasihatnya tidak 

dipedulikan oleh pemerintah Indonesia. 

Pada tahun 1945, beliau membantu menentang usaha kembalinya penjajah 

Belanda ke Indonesia melalui pidato-pidatonya dan menyertai kegiatan gerilya di 

dalam hutan di Medan. Dari tahun 1964 hingga tahun 1966, Buya Hamka 

dipenjarakan oleh Presiden Sukarno karena dituduh pro-Malaysia.Pada waktu 

dipenjaralah beliau menulis Tafsir Al-azhar-nya sampai selesai 30 juz. Beliau 

pernah menerima beberapa anugerah pada peringkat nasional dan antar bangsa 

seperti anugerah kehormatan Ustadziyah Fakhriyah (Doctor Honoris Causa), 

Universitas Al-azhar Kairo pada tahun 1958, Doktor Honoris Causa, Universitas 

Kebangsaan Malaysia pada tahun 1974, dan gelar Datuk Indono dan Pengeran 

Wiroguno dari pemerintah Indonesia. Buya Hamka meninggal meninggal di 

Jakarta pada tanggal 24 Juli1981. 

4. Karya-karya 

Buya Hamka mempunyai kemampuan yang luarbiasa dalam karya tulis 

menulis. Diantara karya-karya beliau antara lain: 

1)  Khatibul Ummah, Jilid 1-3. Ditulis dalam huruf Arab. 

2)  Si Sabariah. (1928) 



51 
 

 
 

3)  Pembela Islam (Tarikh Saidina Abu Bakar Shiddiq),1929.  

4)  Adat Minangkabau dan agama Islam (1929). 

5)  Ringkasan tarikh Ummat Islam (1929).   

6)  Kepentingan melakukan tabligh (1929).  

7)  Hikmat Isra' dan Mikraj. 

8)  Arkanul Islam (1932) di Makassar. 

9)  Laila Majnun (1932) Balai Pustaka. 

10) Majallah 'Tentera' (4 nomor) 1932, di Makassar.  

11) Majallah Al-Mahdi (9 Nomor) 1932 di Makassar. 

12) Mati mengandung malu (Salinan Al-Manfaluthi) 1934.  

13) Di Bawah Lindungan Ka'bah (1936) Pedoman Masyarakat,Balai Pustaka.  

14) Tenggelamnya Kapal Van Der Wijck (1937), Pedoman Masyarakat, Balai 

Pustaka.  

15) Di Dalam Lembah Kehidupan 1939, Pedoman Masyarakat, Balai Pustaka.  

16) Merantau ke Deli (1940), Pedoman Masyarakat, Toko Buku Syarkawi.  

17) Margaretta Gauthier (terjemahan) 1940.  

18) Tuan Direktur 1939.  

19) Dijemput mamaknya,1939.  

20) Keadilan Ilahy1939.  

21) Tashawwuf Modern 1939.  

22) Falsafah Hidup 1939.  

23) Lembaga Hidup 1940.  

24) Lembaga Budi 1940.  

25) Majallah 'SEMANGAT ISLAM' (Zaman Jepun 1943).  



52 
 

 
 

26) Majallah 'MENARA' (Terbit di Padang Panjang), sesudah revolusi 1946.  

27) Negara Islam (1946).  

28) Islam dan Demokrasi,1946.   

29) Revolusi Pikiran,1946.  

30) Revolusi Agama,1946.  

31) Adat Minangkabau menghadapi Revolusi,1946.  

32) Dibantingkan ombak masyarakat,1946.  

33) Didalam Lembah cita-cita,1946.  

34) Sesudah naskah Renville,1947.  

35) Pidato Pembelaan Peristiwa Tiga Maret,1947.  

36) Menunggu Beduk berbunyi,1949 di Bukittinggi,Sedang Konperansi Meja 

Bundar.  

37) Ayahku,1950 di Jakarta.  

38) Mandi Cahaya di Tanah Suci. 1950.  

39) Mengembara Dilembah Nyl. 1950.  

40) Ditepi Sungai Dajlah. 1950.  

41) Kenangan-kenangan hidup 1,autobiografi sejak lahir 1908 sampai pd tahun 

1950.  

42) Kenangan-kenangan hidup 2.  

43) Kenangan-kenangan hidup 3.  

44) Kenangan-kenangan hidup 4.  

45) Sejarah Ummat Islam Jilid 1,ditulis tahun 1938 diangsur sampai 1950.  

46) Sejarah Ummat Islam Jilid 2. 

47) Sejarah Ummat Islam Jilid 3. 



53 
 

 
 

48) Sejarah Ummat Islam Jilid 4. 

49) Pedoman Mubaligh Islam,Cetakan 1 1937 ; Cetakan ke 2 tahun 1950.  

50) Pribadi,1950.  

51) Agama dan perempuan,1939.  

52) Muhammadiyah melalui 3 zaman,1946,di Padang Panjang.   

53) 1001 Soal Hidup (Kumpulan karangan dr Pedoman Masyarakat, dibukukan  

1950).  

54) Pelajaran Agama Islam,1956.  

55) Perkembangan Tashawwuf dariabad ke abad,1952.  

56) Empat bulan di Amerika,1953 Jilid 1.  

57) Empat bulan di Amerika Jilid 2.  

58) Pengaruh ajaran Muhammad Abduh di Indonesia (Pidato di Kairo 1958), utuk  

Doktor Honoris Causa.  

59) Soal jawab 1960, disalin dari karangan-karangan Majalah GEMA ISLAM.  

60) Dari Perbendaharaan Lama, 1963 dicetak oleh M. Arbie, Medan; dan 1982 

oleh  

Pustaka Panjimas, Jakarta.  

61) Lembaga Hikmat,1953 oleh Bulan Bintang, Jakarta.  

62) Islam dan Kebatinan,1972; Bulan Bintang.  

63) Fakta dan Khayal Tuanku Rao, 1970.  

64) Sayid Jamaluddin Al-Afhany 1965, Bulan Bintang.  

65) Ekspansi Ideologi (Alghazwul Fikri), 1963, Bulan Bintang.  

66) Hak Asasi Manusia dipandang dari segi Islam 1968. 

67) Falsafah Ideologi Islam 1950(sekembali dariMekkah). 



54 
 

 
 

68) Keadilan Sosial dalam Islam 1950 (sekembali dariMekkah). 

69) Cita-cita kenegaraan dalam ajaran Islam (Kuliah umum) di Universiti Keristan 

1970.  

70) Studi Islam 1973, diterbitkan oleh Panji Masyarakat. 

71) Himpunan Khutbah-khutbah.  

72) Urat Tunggang Pancasila.   

73) Doa-doa Rasulullah S.A.W,1974.  

74) Sejarah Islam di Sumatera.  

75) Bohong di Dunia.  

76) Muhammadiyah di Minangkabau 1975,(Menyambut Kongres Muhammadiyah 

di Padang).  

77) Pandangan Hidup Muslim,1960.  

78) Kedudukan perempuan dalam Islam,1973.  

79) Tafsir Al-Azhar Juz' 1-30.54 

B. M. Quraish Shihab 

1. Latar Belakang Keluarga 

 M. Quraish Shihab berasal dari keturunan Arab yang terpelajar.Ayahnya, 

Abdurrahman Syihab (1905-1986) adalah lulusan Jami’atul Khair Jakarta, sebuah 

lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang mengedepankan gagasan-

gagasan Islam modern.Ayahnya ini, selain seorang guru besar dalam bidang tafsir, 

                                                             

54“Metode Tafsir Al-Azhar”, http://hamkamodern.blogspot.com/2009/07/metode-tafsir-al-
azhar.html, diakses tanggal 21 September 2013. 

 



55 
 

 
 

juga pernah menduduki jabatan rektor IAIN Alauddin, dan tercatat sebagai salah 

seorang pendiri Universitas Muslim Indonesia (UMI) di Ujung Pandang.55 

2. Latar Belakang Pendidikan 

Dilahirkan di Rappang, Sulawesi Selatan, pada tanggal 16 februari 1944, 

M. Quraish Shihab menempuh Sekolah Dasarnya di Ujung pandang. Setelah  

menyelesaikan pendidikan dasarnya di daerahnya sendiri, dia kemudian 

melanjutkan pendidikan menengahnya di malang, sambil “nyantri” di pondok 

pesantren Darul Hadits al-Fiqhiyyah di kota yang sama. Tidak diketahui dengan 

pasti tentang faham keagamaan (Islam) yang dianut dan berlaku di pesantren 

tempat dia “nyantri” tersebut. Namun dengan memperhatikan kecenderungan 

umum tradisi keberagaman “dunia” pesantern di Indonesia, khususnya di Jawa, 

ada cukup alas an untuk menduga bahwa corak faham keberagaman yang 

berkembang di lingkungan pondok Pesantren Darul Hadits al-Fiqhiyah tempat M. 

Quraish Shihab “nyantri” itu adalah faham Ahl as-Sunnah wa al-Jama’ah, yang 

dalam pemikiran kalam menganut faham Asy’ariyah dan juga maturidiyah. 

Pada tahun 1958, dalam usia 14 tahun, M. Quraish Shihab meninggalkan 

Indonesia menuju Kairo, Mesir, untuk melanjutkan studinya di al-Azhar. Ini 

nampaknya merupakan sebuah obsesi yang merupakan yang sudah ia impikan 

sejak jauh sebelumnya, yang barang kali muncul secara evolutif di bawah bayang-

bayang pengaruh ayahnya. Di al-Azhar dia diterima pada kelas II Sanawiyah.Di 

lingkungan al-Azhar inilah untuk sebagian besar karir intelektualnya dibina dan 

dimatangkan selama lebih kurang 11 tahun. Pada tahun 1967, dalam usia 23 

tahun, dia berhasil meraih gelar Lc. (Licence, Sarjana Strata Satu) pada fakultas 
                                                             
55 Baidatul Raziqin, 101 Jejak Tokoh Islam Indonesia(Yogyakarta: e-Nusantara, 2009), 269. 



56 
 

 
 

Ushuluddin, jurusan Tafsir dan Hadits Universitas al-Azhar Kairo. Dia kemudian 

melanjutkan studinya pada Fakultas yang sama, dan dua tahun berikutnya, tahun 

1969, dia berhasil meraih gelar M.A. (Master of Art) dalam spesialisasi bidang 

Tafsir al-Qur’an, dengan tesis berjudul al-I’jaz at-Tasyri’I li al-Qur’an al-Karim. 

Sekembalinya ke Ujung Pandang, M. Quraish Shihab dipercaya untuk 

menjabat wakil Rektor bidang Akademika dan kemahasiswaan di IAIN Ujung 

Pandang. Tidak hanya itu, beliau juga diserahi jabatan lain, baik di dalam kampus, 

seperti Koordinator pengurus Tinggi Swasta (wilayah VII Indonesia bagian 

Timur), maupun luar kampus, seperti Pembantu Pimpinan Kepolisian Indonesia 

Timur dalam bidang pembinaan mental.56 

Selama masa karirnya sebagai dosen pada periode pertama di IAIN 

Alauddin Ujung Pandang, M. Quraish Shihab telah melakukan beberapa 

penelitian ,antara lain penelitian tentang “Penerapan Kerukunan Hidup Beragama 

di Indonesia Timur” (1975) dan “Masalah Wakaf Sulawesi Selatan” (1978). 

Selain itu, dia juga menulis sebuah makalah berjudul “Korelasi antara al-Qur’an 

dan Ilmu Pengetahuan”, yang ditulis sebagai kuliah umum yang disampaikan di 

IAIN Alauddin Ujung Pandang tahun 1972. Selama periode pertama tugasnya 

sebagai staf pengajar di IAIN Alauddin Ujung Pandang, M. Quraish Shihab belum 

menunjukkan produktivitas yang tinggi dalam melahirkan karya tulis. 

 Sepuluh tahun lamanya M. Quraish Shihab mengabdikan dirinya sebagai 

staf pengajar di IAIN Alauddin Ujung Pandang dan mengamalkan ilmunya 

kepada masyarakat Sulawesi Selatan umumnya. Pada tahun 1980 dia kembali 

                                                             
56Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an (Bandung; Mizan, 1994), 6. 



57 
 

 
 

meninggalkan tanah airnya menuju Kairo, Mesir, untuk melanjutkan studi 

Doktoralnya di Universitas al-Azhar. Dua tahun lamanya dia menimba ilmu di 

sana, dan pada tahun 1982, dengan disertasi berjudul Nizm ad-Durar li al-Biqa’i: 

Tahqiq wa Dirasah, dia berhasil meraih gelar doktor dalam ilmu-ilmu al-Qur’an 

dengan yudisium Summa Cum Laude disertai penghargaan Tingkat Pertama 

(mumtaz ma’a martabat al-‘ula). 

 Dengan demikian, secara keseluruhan M. Quraish Shihab telah menjalani 

pengembangan intelektualnya di bawah asuhan dan bimbingan Universitas al-

Azhar (di sini termasuk masa studinya pada tingkat Sanamiyah dan Aliyah) 

selama sekitar 13 tahun. Hampir dapat dipastikan bahwa iklim dan tradisi 

keilmuwan dalam studi Islam di lingkungan Universitas al-Azhar itu mempunyai 

pengaruh-pengaruh tertentu terhadap kecenderungan intelektual dan corak 

pemikiran keagamaan M. Quraish Shihab. Karena itu, untuk dapat memperoleh 

pemahaman yang lebih jernih mengenai kecendrungan intelektual dan corak 

pemikiran keagamaan M. Quraish Shihab, maka perlu dicermati, meskipun hanya 

secara garis besar, iklim dan tradisi keilmuwan dalam studi Islam di lingkungan 

Universitas al-Azhar, yang di tempat itu sebagian besar perkembangan 

intelektualnya dibina dan dimatangkan.57 

3. Karir Organisasi 

 Sekembalinya, sejak tahun 1984, M. Quraish Shihab ditugaskan di 

Fakultas Ushuluddin dan Fakultas Pascasarjana IAIN Syarif Hidayatullah 

(sekarang UIN Syarif Hidayatullah), bahkan sempat menjabat sebagai rektor. 

Selain aktivitasnya di IAIN, ia juga dipercaya untuk menduduki berbagai berbagai 

                                                             
57M. QuraishShihab, MembumikanKalam di Indonesia(Yogyakarta: PustakaPelajar, 2010), 63-74. 



58 
 

 
 

jabatan antara lain, Ketua Majelis Ulama’ Indonesia (MUI)  Pusat pada tahun 

1984, Anggota Lajnah Pentashih Al-Qur’an Agama sejak tahun 1989, Ketua 

Lembaga Pengembangan Al-Qur’an.  

 Ia juga banyak terlibat dalam beberapa organisasi profesional, antara lain; 

Pengurus Perhimpunan Ilmu-ilmu Syari’ah, Pengurus Konsorsium Ilmu-ilmu 

Agama Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Asisten Ketua Umum Ikatan 

Cendekiawan Muslim Indonesia (ICMI). Di sela-sela kesibukannya itu, ia juga 

terlibat dalam berbagai kegiatan ilmiah di dalam maupun di luar negeri.58 

 Dalam Kabinet Pembangunan VII yang dilantik bulan Maret 1998, M. 

Quraish Shihab duduk sebagai Menteri Agama. Tetapi kabinet itu hanya berusia 

dua bulan dan jatuh pada tanggal 21 Mei 1998. Kemudian pada tahun 1999 dia 

diangkat sebagai Duta Besar Luar Biasa dan berkuasa penuh untuk Mesir. Di 

negeri tempat kuliahnya itulah dia menyelesaikan karya Yang Tersembunyi 

(1999), yang merupakan karya terakhirnya pada tahun 1990-an.59 

 

 

4. Karya-karya 

1) Tafsir al-Manar; Keistimewaan dan Kelemahannya (Ujung Pandang, IAIN 

Alauddin, 1984) 

2) Filsafat Hukum Islam (Jakarta; Departemen Agama, 1987 )    

3) Mahkota Tuntunan Ilahi; Tafsir Surat al-Fatihah (Jakarta; Untagma, 1988) 

                                                             
58Baidatul Raziqin, 101 Jejak Tokoh Islam Indonesia(Yogyakarta: e-Nusantara, 2009), 270. 
59M. QuraishShihab, MembumikanKalam di Indonesia (Yogyakarta: PustakaPelajar, 2010), 73. 



59 
 

 
 

4) Membumikan al-Qur’an (Bandung; Mizan, 1992) merupakan salah satu 

buku best Seller yang terjual lebih dari 75 ribu kopi 

5) Wawasan al-Qur’an; Tafsir Maudhu’I atas Pelbagai Persoalan Umat 

(Bandung; Mizan, 1996) dicetak sampai tahun 2000 sebanyak 11 cetakan 

6) Untaian Permata Buat Anakku (Bandung; Mizan, 1998) 

7) Mu`jizat al-Qur’an  (Bandung; Mizan, 1998) 

8) Menyingkap Tabir Ilahi (Jakarta;Lentera Hati, 1998) 

9) Yang Tersembunyi; Iblis, Setan dan Malaikat (Jakarta;Lentera Hati, 1998) 

10) Pengantin al-Qur’an (Jakarta;Lentera Hati, 1999) 

11) Haji Bersama Quraish Shihab (Bandung; Mizan, 1999) 

12) Sahur Bersama Quraish Shihab (Bandung; Mizan, 1999) 

13) Sholat Bersama Quraish Shihab (Jakarta; Abdi Bangsa) 

14) Puasa Bersama Quraish Shihab (Jakarta; Abdi Bangsa) 

15) Fatwa-Fatwa (Bandung; Mizan, 1999) 

16) Hidangan Ilahi; Tafsir Ayat-Ayat Tahlil (Jakarta;Lentera Hati, 1999) 

17) Perjalanan Menuju Keabadian; Kematian, Surga, dan ayat-ayat Tahlil 

(Jakarta;Lentera Hati, 2000) 

18) Tafsir al-Misbah; Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an (Jakarta;Lentera 

Hati, 2003)  15 volume.   

19) Jilbab Pakaian Wanita Muslimah; Dalam pandangan Ulama dan 

cendekiawan Kontemporer (Jakarta; Lentera Hati, 2004). 

20) Dia Dimana-Mana; Tangan Tuhan dibalik setiap fenomena (Jakarta: 

Lentera Hati, 2004). 

21) Perempuan (Jakarta: Lentera Hati, 2005). 



60 
 

 
 

22) Logika Agama (Jakarta: Lentera Hati, 2005). 

23) Wawasan al-Qur’an tentang dzikir dan do’a (Jakarta: Lentera Hati, 2006). 

24) Menjawab 101 masalah kewanitaan (Jakarta; Lentera Hati, 2011). 

25) Menjawab 1001 masalah kewanitaan (Jakarta; Lentera Hati, 2011).60 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
60Ibnu Bahr, “Al-Azhar Vs Al-Mishbah”, http://ibnubahr.wordpress.com/2012/09/06/al-azhar-vs-
al-misbah/, diakses tanggal 21 September 2013. 



61 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB IV 

AKAR DAN METODE PENAFSIRAN 

 

Para ulama umumnya, berpendapat bahwa suamilah yang bertindak 

menjadi pemimpin. Dalil yang mereka kemukakan adalah surat an-Nisa ayat 34. 

Dalam ayat itu secara eksplisit dinyatakan bahwa laki-laki adalah pemimpin 

perempuan.61 Ayat itu berbunyi sebagai berikut: 

الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ اللَّھُ بَعْضَھُمْ عَلَى بَعْضٍ وَبِمَا أَنْفَقُوا مِنْ أَمْوَالِھِمْ 

وھُنَّ فَالصَّالِحَاتُ قَانِتَاتٌ حَافِظَاتٌ لِلْغَیْبِ بِمَا حَفِظَ اللَّھُ وَاللاتِي تَخَافُونَ نُشُوزَھُنَّ فَعِظُ

                                                             

61Syafieh, Quraish Shihab dan Penafsiran Ayat-ayat,  
http://syafieh74.blogspot.com/2013/06/quraish-shihab-dan-penafsiran-ayat-ayat.html, diakses 
tanggal 17 November 2013. 
 

 

50 



62 
 

 
 

لِیًّا وَاھْجُرُوھُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ وَاضْرِبُوھُنَّ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلا تَبْغُوا عَلَیْھِنَّ سَبِیلا إِنَّ اللَّھَ كَانَ عَ

 كَبِیرًا

Kaum laki-laki itu adalah pemimpin bagi kaum wanita, oleh karena Allah telah 
melebihkan sebahagian mereka (laki-laki) atas sebahagian yang lain (wanita), 
dan karena mereka (laki-laki) telah menafkahkan sebagian dari harta 
mereka.sebab itu Maka wanita yang saleh, ialah yang taat kepada Allah lagi 
memelihara diri ketika suaminya tidak ada, oleh karena Allah telah memelihara 
(mereka).wanita-wanita yang kamu khawatirkan nusyuznya, maka nasehatilah 
mereka dan pisahkanlah mereka di tempat tidur mereka, dan pukullah mereka. 
kemudian jika mereka mentaatimu, Maka janganlah kamu mencari-cari jalan 
untuk menyusahkannya. Sesungguhnya Allah Maha Tinggi lagi Maha besar.62 
 

Di bawah ini akan dipaparkan penafsiran Buya Hamka dalam tafsir al-

Azhar dan M. Quraish Shihab dalam tafsir al-Mishbah terhadap ayat tentang 

kepemimpinan keluarga sebagai berikut. 

A. Penafsiran Buya Hamka Tentang Surat An-Nisa’ Ayat 34 

 Di sini mulailah diterangkan apakah sebab yang terpenting maka dalam 

pembagian harta pusaka laki-laki mendapat dua kali bagian perempuan, dan 

mengapa maka laki-laki yang membayar mahar, mengapa kepada laki-laki jatuh 

perintah supaya menggauli istrinya dengan baik.Mengapa lak-laki diizinkan 

beristri sampai empat orang asal sanggup adil?Sedang perempuan tidak?Ayat 

inilah yang memberikan jawabannya. Sebab laki-laki itulah yang memimpin 

perempuan, bukan perempuan yang memimpin laki-laki, dan bukan pula sama 

kedudukannya. Meskipun beristri empat adalah satu kerepotan, tetapi umumnya 

laki-laki lebih dapat mengendalikan empat istri, dari pada misalnya seorang istri 

bersuami empat orang. Terang dia tidak akan dapat mengendalikan keempat laki-

                                                             
62QS. An-Nisa’ (4): 34. 



63 
 

 
 

laki itu. Malahan perempuan itulah yang akan sengsara jika misalnya dia 

diizinkan bersuami empat.63 

Di dalam ayat ini tidak langsung datang perintah mengatakan wahai laki-

laki, wajiblah kamu jadi pemimpin.Atau wahai perempuan, kamu mesti menerima 

pimpinan.Yang diterangkan lebih dahulu ialah kenyataan.Tidak pun ada perintah, 

namun kenyataannya memang laki-lakilah yang memimpin peempuan.Sehingga 

kalau datanglah misalnya perintah perempuan memimpin laki-laki, tidaklah bisa 

perintah itu berjalan, sebab tidak sesuai dengan kenyataan hidup manusia.Laki-

laki memimpin perempuan, bukan saja pada manusia bahkan pada 

binatangpun.Para rombongan itik, itik jantan jugalah yang memimpin berpuluh-

puluh itik yang mengiringkannya. Diterangkan sebab yang  pertama di dalam ayat, 

ialah lantaran Allah telah melebihkan sebagian mereka yaitu mereka laki-laki atas  

yang sebagian, yaitu perempuan. Lebih dalam tenaga, lebih dalam kecerdasan, 

sebab itu lebih pula dalam tanggung jawab. Misalnya berdiri rumah tangga, ada 

bapak, ada istri dan ada anak, dengan sendirinya meskipun tidak disuruh, laki-

lakilah yaitu si bapak yang akan menjadi pimpinan. Seibarat batang tubuh 

manusia, ada kepala, ada tangan dan kaki, ada perut.Semuanya penting, tetapi 

yang kepala tetap kepala.64 

Meskipun kepala tidak dapat tegak ke atas, kalau kaki lumpuh atau tangan 

patah.Tidaklah tangan mengomel mengapa dia jadi tangan dan kaki mengapa 

terletak di bawah.Atau ibarat kapal berlayar mempunyai Nahkoda (Kapten Kapal) 

dan Jurubatu (Masinis).Kedudukan masinis sangat penting, kalau dia tidak ada, 

                                                             
63Hamka, Tafsir Al-Azhar, Juz V (Surabaya: Yayasan Latimojong, 1981), 58. 
64Hamka, Tafsir, 58,59. 



64 
 

 
 

kapal tidak dapat berlayar.Tetapi masinis tetap mengetahui bahwa kepala tertinggi 

adalah nahkoda.Maka di dalam ayat diterangkanlah kenyataan itu, mau atau tidak 

mau, laki-lakilah pemimpin perempuan.Mungkin sekali-sekali kedapatan laki-laki 

tolol dan perempuan cerdik, sehingga terbalik, perempuan yang memimpin.“Yang 

jarang terjadi adalah seumpama tidak ada.”Tidak ada dalam dunia orang yang 

menjadikan hal yang jarang terjadi menjadi pokok dan dalil hukum. Sebab yang 

kedua disebutkan lagi: “Dan dari sebab apa yang mereka belanjakan dari harta-

harta mereka.” Artinya, perwilahan atas harta benda pun adalah tanggung jawab 

laki-laki. Dalam bersuami istri, dimisalkan harta benda mereka berdua yang 

punya, yang dinamai oleh adat orang Minangkabau “harato suarang” namun hak 

terakhir di dalam menentukan tetap pada laki-laki.65 

Hal ini boleh kita katakan naluri atau instink dari perempuan sendiri. 

Walaupun dalam rumah tangga orang yang masih belum beradab, primitif, atau 

orang kampung, atau orang modern sekalipun, tinggal di kota, siang malam 

membicarakan hak-hak kaum perempuan. Sedangkan bertengkar-tengkar di dalam 

rumah memperkatakan hak dan kewajiban, tiba-tiba datang orang jahat hendak 

merampok rumah itu.Dengan tidak ada perintah terlebih dahulu yang bersiap 

menghadapi musuh itu ialah laki-laki, dan yang disuruh oleh laki-laki tadi 

bersembunyi ialah istri dan anak-anaknya. Dan kalau ada anak laki-laki yang 

besar-besar, diperintah mereka oleh ayahnya sama bertahan dengan dia.66 

Agama Islam mewajibkan bagi laki-laki membayar mahar kepada istri 

yang akan dikawini. Mahar adalah seakan-akan mengandung undang-undang yang 

                                                             
65Hamka, Tafsir, 59. 
66Hamka, Tafsir, 59. 



65 
 

 
 

tidak tertulis tentang tanggung jawab, bahwa mulai mahar  dibayar, si istri 

menyerahkan pimpinan atas dirinya kepada suaminya. Bangsa-bangsa barat 

mempunyai adat bahwa perempuanlah yang  membayar mahar kepada laki-laki. 

Yang juga mengandung undang-undang yang tidak tertulis bahwa mulai laki-laki 

menerima mahar dari istrinya itu, menjadi kewajibanlah bagi dia membela dan 

memimpin istri itu, sebab mulai saat itulah dia telah lepas dari tanggung jawab 

ayah-bundanya.67 

 Betapapun modern rumah tangga, namun keputusan terakhir tetap pada 

laki-laki. Di dalam rumah tidak mungkin ada dua kekuasaan yang sama hak dan 

sama kewajiban, mesti ada pimpinan. Pimpinan itu menurut kejadian jasmani dan 

rohani manusia, tidak lain adalah laki-laki. Bertambah kecerdasan pikiran 

manusia, bertambah dia menyetujui hal ini.Maka atas dasar demikianlah tegak 

hukum agama, sehingga kabar bahwa laki-laki adalah pemimpin bagi perempuan, 

bukan saja kabar dan berita kenyataan, tetapi telah bersifat menjadi perintah, 

sebab demikianlah irama hidup. Maka ayat berkata selanjutnya tentang watak 

perempuan yang dipimpin oleh laki-laki itu: “ maka perempuan yang baik-baik 

ialah yang taat.” Yaitu taat kepada Allah dan taat menuruti peraturan sebagai 

perempuan dan sebagai istri, bertanggung jawab dalam rumah tangga terhadap 

harta benda, suami dan pendidikan anak-anak.“ yang memelihara hal-ihwal yang 

tersembunyi dengan cara yang dipeliharakan Allah.” Artinya bahwasannya tiap-

tiap suami istri, pasti ada rahasia “kamar” yang mesti ditutup terus, dan menutup 

rahasia rumah tanggayang demikian termasuklah dalam rangka sopan santun 

seorang istri. Oleh sebab itu maka dikatakan dengan cara yang dipeliharakan 

                                                             
67Hamka, Tafsir, 59. 



66 
 

 
 

Allah. Sehingga telah menjadi sopan santun dari seluruh manusia, walaupun yang 

belum disinggung oleh Allah menjadi sopan santun dari seluruh manusia, 

walaupun yang belum disinggung oleh agama, merahasiakan alat kelamin sebab 

ilham dari Allah.Demikian pula hendaknya perempuan memelihara rahasia itu. 

Entah apa senda gurau dengan suami jangan orang lain diberi tahu.68 

 Oleh ulama-ulama diperluas lagi, bukan hanya menyimpan rahasia 

hubungan  suami istri di dalam bilik peraduan, bahkan juga kekayaan, dan 

kesanggupan suami dalam memberikan nafkah harta benda, hendaklah 

dirahasiakan juga. Janganlah dikeluhkan kepada orang lain jika terdapat 

kekurangan. Maka terhadap perempuan atau istri yang taat demikian itu 

berjalanlah pimpinan si laki-laki dengan lancar dan berbahagialah pergaulan 

mereka.Tetapi di samping yang baik tentu ada juga yang buruk.Yaitu istri yang 

membuat pusing suami.69 

B. Penafsiran M. Quraish Shihab Tentang Surat An-Nisa’ Ayat 34 

Ayat yang lalu (ayat 32) melarang berangan-angan serta iri menyangkut 

keistimewaan masing-masing manusia, baik pribadi maupun kelompok atau jenis 

kelamin.  Keistimewaan yang dianugerahkan Allah itu antara lain karena masing-

masing mempunyai fungsi yang harus diembannya dalam masyarakat, sesuai 

dengan potensi dan kecenderungan jenisnya. Karena itu pula ayat 32 

mengingatkan bahwa Allah telah menetapkan bagian masing-masing menyangkut 

harta warisan, dimana terliat adanya perbedaan antara laki-laki dan perempuan. 

Kini, fungsi dan kewajiban masing-masing jenis kelamin, serta latar belakang 

                                                             
68Hamka, Tafsir, 59,60. 
69 Hamka, Tafsir, 60. 



67 
 

 
 

perbedaan itu disinggung oleh ayat ini dengan menyatakan bahwa: Para lelaki 

yakni jenis kelamin laki-laki atau suami adalah qawwamun, pemimpin dan 

penanggung jawab atas para wanita, oleh karena Allah telah melebihkan sebagian 

atas sebahagian yang lain dank arena mereka, yakni laki-laki secara umum atau 

suami telah menafkahkan sebagian dari harta mereka untuk membayar mahar dan 

biaya hidup untuk isteri dan anak-anaknya. Sebab itu maka wanita yang shaleh, 

ialah yang taat kepada Allah dan juga kepada suaminya, setelah mereka 

bermusyawarah bersama dan atau bila perintahnya tidak bertentangan dengan 

perintah Allah serta tidak mencabut hak-hak pribadi istrinya. Di samping itu, ia 

juga memelihara hak-hak suami dan rumah tangga ketika suaminya tidak 

ditempat, oleh karena Allah telah memelihara mereka. Pemeliharaan Allah 

terhadap isteri antara lain dalam bentuk memelihara cinta suaminya ketika suami 

tidak di tempat, dengan cinta yang lahir dari kepercayaan suami teradap 

isterinya.70 

 Kata ar-rijal adalah bentuk jamak dari kata rajul yang biasa diterjemahkan 

lelaki, walaupun al-Qur’an tidak selalu menggunakannya dalam arti 

tersebut.Banyak ulama’ yang memahami kata ar-rijal dalam ayat ini dalam arti 

para suami.M. Quraish Shihab tadinya ikut mendukung pendapat itu. Dalam buku 

“Wawasan al-Qur’an”,  M. Quraish Shihab mengemukakan bahwa bahwa ar-

rijalu qawwamuna ‘alan nisa’i, bukan berarti lelaki secara umum karena 

konsideran pernyataan diatas, seperti ditegaskan pada lanjutan ayat, adalah 

                                                             
70M. QuraishShihab, Tafsir Al-Mishbah Pesan Kesan dan Keserasian Al-Qur’an,Volume 
2(Jakarta: Lentera Hati, 2003),402,403. 



68 
 

 
 

“karena mereka (para suami) menafkahkan sebagian harta mereka” yakni untuk 

isteri-isteri mereka.71 

 Seandainya yang dimaksud dengan kata “lelaki” adalah kaum pria secara 

umum, maka  tentu konsiderannya tidak demikian. Lebih-lebih lagi lanjutan ayat 

tersebut dan ayat berikutnya secara amat jelas bebicara tentang para isteri dan 

kehidupan rumah tangga.Demikian yang M. Quraish Shihab tulis beberapa tahun 

yang lalu.72 

 Tetapi kemudian M. Quraish Shihab menemukan tulisan Muhammad 

Thahir ibn Asyur dalam tafsirnya mengemukakan satu pendapat yang amat perlu 

dipertimbangkan yaitu bahwa kata ar-rijal tidak digunakan oleh bahasa Arab, 

bahkan al-Qur’an, dalam arti suami.Berbeda dengan kata an-nisa’ atau imra’ah 

yang digunakan untuk makna isteri.73 

 Menurutnya, penggalan awal ayat di atas berbicara secara umum tentang 

pria dan wanita, dan berfungsi sebagai pendahuluan bagi penggalan kedua ayat 

ini, yaitu tentang sikap dan sifat isteri-isteri yang salehah.74 

 Kata qawwamun adalah bentuk jama’ dari kata qawwam, yang terambil 

dari kata qama.Kata ini berkaitan dengannya.Perintah shalat – misalnya – juga 

menggunakan akar kata itu.Perintah tersebut bukan berarti perintah mendirikan 

shalat, tetapi melaksanakannya dengan sempurna, memenuhi segala syarat, rukun, 

dan sunnah-sunnahnya. Seorang yang melaksanakan tugas dan atau apa yang 

diharapkan darinya dinamai qa’im. Kalau ia melaksanakan tugas itu sesempurna 

mungkin, berkesinambungan dan berulang-ulang maka dia dinamai qawwam. 
                                                             
71M. QuraishShihab, Tafsir, 403. 
72M. QuraishShihab, Tafsir, 403. 
73M. QuraishShihab, Tafsir, 404. 
74M. QuraishShihab, Tafsir, 404. 



69 
 

 
 

Ayat di atas menggunakan bentuk jamak yakni qawwamun sejalan dengan makna 

kata ar-rijal yang berarti banyak lelaki.Sering kali kata ini diterjemahkan dengan 

pemimpin.Tetapi – seperti terbaca dari maknanya di atas – agaknya terjemahan itu 

belum menggambarkan seluruh makna yang   dikehendaki, walau harus diakui 

bahwa kepemimpinan merupakan satu aspek yang dikandungnya. Atau dengan 

kata lain, dalam pengertian “ kepemimpinan” tercakup pemenuhan kebutuhan, 

perhatian, pemeliharaan, pembelaan, dan pembinaan.75 

 Kepemimpinan untuk setiap unit merupakan sesuatu yang mutlak, lebih-

lebih bagi setiap keluarga, karena mereka selalu bersama dan merasa memiliki 

pasangan dan keluarganya.Persoalan yang dihadapi suami isteri sering kali 

muncul dari sikap jiwa yang tercermin dalam keceriaan wajah atau cemberutnya, 

sehingga persesuaian dan perselisihan dapat muncul seketika, tapi boleh jadi juga 

sirna seketika.Kondisi seperti ini membutuhkan adanya seorang pemimpin, 

melebihi kebutuhan satu perusahaan yang bergelut dengan angka-angka, bukan 

dengan perasaan, serta diikat oleh perjanjian rinci yang dapat diselesaikan melalui 

pengadilan.Nah siapakah yang harus memimpin?Allah swt.menetapkan laki-laki 

sebagai pemimpin dengan dua pertimbangan pokok, yaitu:76 

Pertama, bima fadhdhala-llahu ba’dhahum ‘ala ba’dh/karena Allah 

melebihkan sebahagian mereka atas sebahagian yang lain, yakni masing-masing 

memiliki keistimewaan,keistimewaan. Tetapi keistimewaan yang dimiliki lelaki 

lebih menunjang tugas kepemimpinan dari pada keistimewaan yang dimiliki 

perempuan. Di sisi lain, keistimewaan yang dimiliki perempuan lebih menunjang 

                                                             
75M. QuraishShihab, Tafsir, 404. 
76M. QuraishShihab, Tafsir, 404. 



70 
 

 
 

tugasnya sebagai pemberi rasa damai dan tenang kepada lelaki serta lebih 

mendukung fungsinya dalam mendidik dan membesarkan anak-anaknya.77 

Ada ungkapan yang menyatakan bahwa “fungsi menciptakan bentuk” atau 

“bentuk disesuaikan dengan fungsi”.Mengapa pisau diciptakan lancip dan 

tajam?Mengapa bibir gelas tebal dan halus?Mengapa tidak 

sebaliknya?Jawabannya adalah ungkapan di atas. Yakni pisau diciptakan 

demikian, karena ia berfungsi untuk memotong, sedang gelas untuk minum. Kalau 

bentuk gelas sama dengan pisau, maka ia berbahaya dan gagal dalam fungsinya. 

Kalau pisau dibentuk seperti gelas, maka-maka sia-sialah kehadirannya dan gagal 

pula ia dalam fungsinya.78 

Sejak dahulu, orang menyadari adanya perbedaan.Bahkan kini para pakar 

pun mengetahuinya. Cendekiawan Rusia pun saat komunisme berkuasa di sana 

mengakuinya. Anton Nemiliov, dalam bukunya yang diterjemahkan ke bahasa 

Inggris dengan judul “The Biological Tragedy of Women”menguraikan secara 

panjang lebar perbedaan-perbedaan tersebut berdasarkan pertimbangan-

pertimbangan ilmiah dan kenyataan-kenyataan yang ada.79 

Murtadha Muthahari, seorang ulama terkemuka Iran dalam bukunya yang 

diterjemahkan oleh Abu az-Zahra an-Najafi ke dalam bahasa Arab dengan judul 

“Nizam Huquq al-Mar’at” menulis lebih kurang sebagai berikut:80 

“Lelaki secara umum lebih besar dan lebih tinggi dari perempuan; suara 

lelaki dan telapak tangannya kasar, berbeda dengan suara dan telapak tangan 

perempuan,… pertumbuhan perempuan lebih cepat dari lelaki,… namun 
                                                             
77M. QuraishShihab, Tafsir, 405. 
78M. QuraishShihab, Tafsir, 405. 
79M. QuraishShihab, Tafsir, 405. 
80M. QuraishShihab, Tafsir, 405. 



71 
 

 
 

perempuan lebih mampu membentengi diri dari penyakit dari lelaki,… dan lebih 

cepat berbicara bahkan dewasa dari lelaki. Rata-rata bentuk kepala lelaki lebih 

besar dari perempuan, tetapi jika dibandingkan dari segi bentuk tubuhnya, maka 

sebenarnya perempuan lebih besar.Kemampuan paru-paru lelaki menghirup udara 

lebih besar/banyak dari perempuan, dan denyut jantung perempuan lebih cepatdari 

denyut lelaki”.81 

Sampai di sini, sebelum kita larut dalam uraian perbedaan, mari kita ingat 

ungkapan yang lalu, “Keperluan menciptakan bentuk, dan bentuk disesuaikan 

dengan fungsi”82.  

Selanjutnya, mari kita dengarkan perbedaan pria dan wanita dari segi 

psikis.83 

Secara umum lelaki lebih cenderung kepada olahraga, berburu, dan 

pekerjaan yang melibatkan gerakan dibanding wanita.Lelaki secara umum, 

cenderung kepada tantangan dan perkelahian, sedangkan perempuan cenderung 

kepada kedamaian dan keramahan; Lelaki lebih agresif dan lebih suka ribut, 

sementara wanita lebih tenang dan tentram.84 

Perempuan menghindari penggunaan kekerasan terhadap dirinya atau 

orang lain, karena itu jumlah wanita yang bunuh diri lebih sedikit dari jumlah pria. 

Caranya pun berbeda, biasanya lelaki menggunakan yang lebih keras – pistol, tali 

gantungan, atau meloncat dari ketinggian – sementara wanita menggunakan obat 

tidur, racun, dan semacamnya.85 

                                                             
81M. QuraishShihab, Tafsir, 405. 
82M. QuraishShihab, Tafsir, 405. 
83M. QuraishShihab, Tafsir, 405. 
84M. QuraishShihab, Tafsir, 406. 
85M. QuraishShihab, Tafsir, 406. 



72 
 

 
 

Perasaan wanita lebih cepat bangkit dari lelaki, sehingga sentiment dan 

rasa takutnya segera muncul, berbeda dengan lelaki yang biasanya lebih berkepala 

dingin. Perempuan biasanya lebih cenderung kepada upaya menghiasi diri, 

kecantikan, dan mode yang beraneka ragam serta berbeda bentuk. Di sisi lain, 

perasaan perempuan secara umum kurang konsisten dibanding dengan lelaki. 

Perempuan lebih berhati-hati, lebih tekun beragama, cerewet, takut dan lebih 

banyak berbasa-basi.Perasaan perempuan lebih keibuan, ini jelas tampak sejak 

kanak-kanak.Cintanya kepada keluarga serta kesadarannya tentang kepentingan 

lembaga keluarga lebih besar dari lelaki.86 

Prof. Reek, pakar psikologi Amerika, yang telah bertahun-tahun 

melakukan penelitian tentang pria dan wanita menguraikan keistimewaan pria dan 

wanita dari segi kejiwaannya, antara lain sebagai berikut:87 

1) Lelaki biasanya merasa jemu untuk tinggal berlama-lama di samping 

kekasihnya. Bebeda dengan wanita, ia merasa nikmat berada sepanjang saat 

bersama kekasihnya. 

2) Pria senang tampil dengan wajah yang sama setiap hari. Berbeda 

dengan wanita yang setiap hari ingin bangkit dari pembaringannya dengan wajah 

yang baru.Itu sebabnya mode rambut dan pakaian wanita sering berubah, berbeda 

denga lelaki. 

3) Sukses di mata pria adalah kedudukan sosial terhormat serta 

penghormatan dari lapisan masyarakat, sedangkan bagi wanita adalah menguasai 

jiwa raga kekasihnya dan memilikinya sepanjang hayat. Karena itu, pria – di saat 

                                                             
86M. QuraishShihab, Tafsir, 406. 
87M. QuraishShihab, Tafsir, 406. 



73 
 

 
 

tuanya – merasa sedih, karena sumber kekuatan mereka telah tiada, yakni 

kemampuan untuk bekerja, sedang perempuan merasa senang dan rela karena 

kesenangannya adalah di rumah bersama suami dan anak cucu. 

4) Kalimat yang paling indah di dengar oleh wanita dari pria, menurut 

Prof. Reek, adalah, “Kekasihku,… sungguh aku cita padamu”, sedang kalimat 

yang indah diucapkan wanita kepada pria yang dicintainya adalah, “ Aku bangga 

padamu”. 

Psikolog wanita, Cleo Dalon, menemukan dua hal penting pada wanita 

sebagaimana dikutip oleh Murtadha Muthaharri dalam bukunya “Nizam Huquq 

al-Mar’at”, sebagai berikut:88 

1. Wanita lebih suka bekerja di bawah pengawasan orang lain. 

2. Wanita ingin merasakan bahwa ekspresi mereka mempunyai pengaruh 

terhadap orang lain serta menjadi kebutuhan orang lain. 

Psikolog wanita itu kemudian merumuskan, “Menurut hemat saya, kedua 

kebutuhan psikis ini bersumber dari kenyataan bahwa perempuan berjalan di 

bawah pimpinan perasaan, sedang lelaki di bawah pertimbangan akal, walaupun 

kita sering mengamati bahwa perempuan bukan saja menyamai lelaki dalam hal 

kecerdasan, bahkan terkadang melebihinya.Kelemahan utama wanita adalah pada 

perasaannya yang halus.Lelaki berpikir secara praktis, menetapkan, mengatur, dan 

mengarahkan.Wanita harus menerima kenyataan bahwa mereka membutuhkan 

kepemimpinan lelaki atasnya”.89 

                                                             
88M. QuraishShihab, Tafsir, 407. 
89M. QuraishShihab, Tafsir, 407. 



74 
 

 
 

Perlu dicatat bahwa walaupun secara umum pendapat di atas sejalan 

dengan petunjuk ayat yang sedang ditafsirkan ini, namun adalah sewajarnya untuk 

tidak menilai perasaan wanita yang halus itu sebagai kelemahan.Justru itulah salah 

satu keistimewaan yang tidak/kurang dimiliki oleh pria.Keistimewaan itu amat 

dibutuhkan oleh keluarga, khususnya dalam rangka memelihara dan membimbing 

anak-anak.90 

Kembali ke persoalan semula, ada perbedaan tertentu, baik fisik maupun 

psikis antara lelaki dan perempuan.Mempersamakannya dalam segala hal berarti 

melahirkan jenis ketiga, bukan jenis lelaki dan bukan juga perempuan, seperti 

yang dilukiskan oleh sejarawan Prancis, Maurice Bardeche, dalam bukunya 

“Histoire De Femmes”.91 

Kedua, bima anfaqu min amwalihim/disebabkan karena mereka telah 

menafkahkan sebagian mereka. 

Bentuk kata kerja past tence/masa lampau yang digunakan ayat ini “telah 

menafkahkan”, menunjukkan bahwa memberi nafkah kepada wanita telah menjadi 

suatu kelaziman bagi lelaki, serta kenyataan umum dalam masyarakat ummat 

manusia sejak dahulu hingga kini. Sedemikian lumrah hal tersebut, sehingga 

langsung digambarkan dengan bentuk kata kerja masa lalu yang menunjukkan 

terjadinya sejak dahulu.Penyebutan konsideran itu oleh ayat ini menunjukkan 

bahwa kebiasaan lama itu masih berlaku hingga kini.92 

Dalam konteks kepemimpinan dalam keluarga, alasan kedua agaknya 

cukup logis.Bukan dibalik setiap kewajiban ada hak?Bukankah yang membayar 

                                                             
90M. QuraishShihab, Tafsir, 407. 
91M. QuraishShihab, Tafsir, 407. 
92M. QuraishShihab, Tafsir, 407. 



75 
 

 
 

memperoleh fasilitas?Tetapi pada hakikatnya, ketetapan ini bukan hanya atas 

pertimbangan materi.93 

Wanita secara psikologis enggan diketahui membelanjai suami bahkan 

kekasihnya, disisi lain pria malu jika ada yang mengetahui bahwa kebutuhan 

hidupnya ditanggung oleh istrinya. Karena itu agama islam yang tuntunan-

tuntunannnya sesuai dengan fitrah manusia, mewajibkan suami untuk 

menanggung biaya hidup istri dan anak-anaknya. Kewajiban itu diterima dan 

menjadi kebanggaan suami, sekaligus menjadi kebanggaan istri yang dipenuhi 

kebutuhan dan permintaannya oleh suami, sebagai tanda cinta kepadanya.94 

Dalam konteks pemenuhan kebutuhan istri secara ekstrim dan berlebihan, 

pakar Islam, Ibnu Hazm, berpendapat bahwa wanita pada dasarnya tidak 

berkewajiban melayani suaminya dalam hal menyediakan makanan, menjahit, dan 

sebagainya. Justru sang suamilah yang berkewajiban menyiapkan untuk istri dan 

anak-anaknya pakaian jadi, dan makanan yang siap dimakan.95 

Nah, dari kedua faktor yang disebut di atas –keistimewaan fisik dan psikis, 

serta kewajiban memenuhi kebutuhan dan anak-anak– lahir hak-hak suami yang 

harus pula dipenuhi oleh istri. Suami wajib ditaati oleh istrinya dalam hal-hal 

yang tidak bertentangan dengan ajaran agama, serta tidak bertentangan dengan 

hak pribadi sang istri. Bukan kewajiban taat secara mutlak.Jangankan terhadap 

suami, kebaktian kepada ibu bapak pun kebaktian kepada mereka tidak boleh 

mencabut hak-hak pribadi seorang anak.Pakar tafsir Rosyid Ridha menulis makna 

bakti kepada orang tua bahwa “tidak termasuk sedikitpun dalam kewajiban 
                                                             
93M. QuraishShihab, Tafsir, 407. 
94M. QuraishShihab, Tafsir, 408. 
 
95M. QuraishShihab, Tafsir, 408. 



76 
 

 
 

berbuat baik / berbakti kepada keduanya sesuatu yang mencabut kemerdekaan dan 

kebebasan pribadi atau rumah tangga atau jenis-jenis pekerjaan yang bersangkut 

paut dengan pribadi anak, agama atau negaranya”.96 

Perlu digaris bawahi bahwa kepemimpinan yang di anugerahkan Allah 

kepada suami, tidak boleh mengantarnya kepada kesewenang-wenangan. 

Bukankah “musyawarah” merupakan anjuran Al-Qur’an dalam menyelesaikan 

setiap persoalan termasuk persoalan  yang dihadapi keluarga?97 

Sepintas terlihat bahwa tugas kepemimpinan ini merupakan keistimewaan 

dan “derajat/tingkat yang lebih tinggi dari perempuan”. Bahkan ada ayat yang 

menegaskan “derajat“ tersebut yaitu firman-Nya : “ para istri mempunyai hak 

yang seimbang dengan kewajibannya menurut makna yang makruf, akan tetapi 

para suami mempunyai satu derajat/tingkat atas mereka (para istri)”. (Q.S. Al 

Baqarah [2]: 228).98 

Derajat itu adalah kelapangan dada suami terhadap istrinya untuk 

meringankan sebagian kewajiban istri, karena itu tulis Guru Besar para pakar 

tafsir, yaitu imam Ath-Thabari – “walaupun ayat ini disusun dalam redaksi berita, 

tetapi maksudnnya adalah perintah kepada para suami untuk memperlakukan 

istrinya secara terpuji, agar suami dapat memperoleh derajat itu”.99 

Imam Ghazali menulis, “Ketahuilah bahwa yang dimaksud dengan 

perlakuan baik terhadap istri, bukanlah tidak mengganggunya, tetapi bersabar 

                                                             
96M. QuraishShihab, Tafsir, 408. 
97M. QuraishShihab, Tafsir, 408. 
98M. QuraishShihab, Tafsir, 408. 
99M. QuraishShihab, Tafsir, 408,409. 



77 
 

 
 

terhadap gangguan/kesalahan serta menperlakukannya dengan kelembutan dan 

maaf, saat ia menumpahkan emosi dan kemarahan.100 

Keberhasilan pernikahan tidak tercapai kecuali jika kedua belah pihak 

memperhatikan hak pihak lain. Tentu saja hak tersebut banyak, antara lain adalah 

bahwa suami bagaikan pemerintah/penggembala dan dalam kedudukannya seperti 

itu, dia berkewajiban untuk memperhatikan hak dan kepentinagan rakyatnya 

(istrinya). Istri pun berkewajiban untuk mendengar dan mengikutinya, tetapi di 

sisi lain perempuan mempunyai hak terhadap suaminya untuk mencari yang 

terbaik ketika melakukan diskusi. Demikian lebih kurang tulis Al imam 

Fakhruddin Ar-Razi.101 

C.Akar Penafsiran Buya Hamka dan M. Quraish Shihab 

Dalam tafsir al-Azhar, Buya Hamka menyebutkan bahwa di dalam ayat ini 

tidak langsung datang perintah yang mengatakan bahwa laki-laki, wajiblah kamu 

jadi pemimpin.Atau wahai perempuan, kamu mesti menerima pimpinan.Dari 

penafsiran beliau tersebut, dapat kita lihat bahwa ayat ini tidak mengandung 

makna amar (perintah) tetapi khabar (berita). 

Selanjutnya dalam tafsir al-Azhar, Buya Hamka menyatakan bahwa laki-

laki dan perempuan memiliki naluri dan instink sendiri. Beliau memberi contoh 

bahwa dalam rumah tangga yang belum beradab atau primitif sekalipun apabila 

terdapat ancaman kejahatan, maka laki-laki yang akan melindungi istri dan anak-

anaknya. Di dalam penafsiran beliau tersebut, dapat kita lihat bahwa Buya Hamka 

menafsirkan ayat di atas berdasarkan realitas atau kenyataan yang ada. 

                                                             
100M. QuraishShihab, Tafsir, 409. 
101M. QuraishShihab, Tafsir, 409. 



78 
 

 
 

Buya Hamkadalam tafsir al-Azhar menyatakan penafsiran sebagai berikut: 

“Sebab yang kedua disebutkan lagi: “Dan dari sebab apa yang mereka belanjakan 

dari harta-harta mereka.” Artinya, perwilahan atas harta benda pun adalah 

tanggung jawab laki-laki. Dalam bersuami istri, dimisalkan harta benda mereka 

berdua yang punya, yang dinamai oleh adat orang Minangkabau “harato suarang” 

namun hak terakhir di dalam menentukan tetap pada laki-laki”.102 

Dari penafsiran di atas dapat kita lihat bahwa begitu kentalnya warna 

setting sosial budaya Indonesia yang ditampilkan Buya Hamka dalam tafsir al-

Azhar.Penafsiran yang dilakukan beliau mencerminkan realitas budaya yang 

terjadi di tempat tinggalnya yaitu adat Minangkabau.Dari sini dapat kita lihat 

bahwa beliau menggunakan pendekatan sosiologis dalam melakukan 

penafsirannya. 

Berdasarkan pemaparan di atas, penulis menyimpulkan bahwa corak 

penafsiran yang digunakan Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar adalah al-adab al-

ijtima’i.Hal ini dikarenakan penafsiran beliau yang memiliki nuansa 

keindonesiaan yang sangat kental.Kita ketahui bahwa yang menggagas lahirnya 

jenis tafsir al-adab al-ijtima’i adalah Muhammad Abduh dan muridnya, Rasyid 

Ridha.Jadi Buya Hamka merujuk kepada penafsiran yang dilakukan oleh mereka 

berdua. 

Dalam menggunakan metode penafsiran, Buya Hamka sebagaimana 

diungkapkannya dalam tafsirnya ia merujuk atau berkiblat pada metode yang 

dipakai dalam tafsir al-Manar. Berkiblatnya Buya Hamka dalam menggunakan 

                                                             
102Hamka, Tafsir, 59. 



79 
 

 
 

metode penafsiran terhadap tafsir al-Manar, membuat corak yang dikandung oleh 

tafsir al-Azhar mempunyai kesamaan. 

Untuk lebih jelasnya tentang komentar Hamka terhadap tafsir al-Manar 

adalah sebagai berikut: 

“Tafsir yang amat menarik hati penafsir buat dijadikan contoh ialah tafsir al-

Manar karangan Sayyid Rasyid Ridho, berdasarkan kepada ajaran tafsir gurunya 

Syaikh Muhammad Abduh.Tafsir beliau ini, selain dari menguraikan ilmu 

berkenaan dengan agama, mengenai hadits, fikih dan sejarah dan lain-lain, juga 

menyesuaikan ayat-ayat itu dengan perkembangan politik dan kemasyarakatan 

yang sesuai dengan zaman di waktu tafsir tersebut dikarang”.103 

Selanjutnya mengenai tafsir al-Mishbah, M. Quraish Shihab menggunakan 

pendekatan sosiologi dalam menafsirkan ayat di atas. Hal ini terlihat dari 

penafsiran beliau di bawah ini: 

“Kepemimpinan untuk setiap unit merupakan sesuatu yang mutlak, lebih-lebih 

bagi setiap keluarga, karena mereka selalu bersama dan merasa memiliki 

pasangan dan keluarganya.Persoalan yang dihadapi suami isteri sering kali 

muncul dari sikap jiwa yang tercermin dalam keceriaan wajah atau cemberutnya, 

sehingga persesuaian dan perselisihan dapat muncul seketika, tapi boleh jadi juga 

sirna seketika.Kondisi seperti ini membutuhkan adanya seorang pemimpin, 

melebihi kebutuhan satu perusahaan yang bergelut dengan angka-angka, bukan 

dengan perasaan, serta diikat oleh perjanjian rinci yang dapat diselesaikan melalui 

pengadilan”. 
                                                             
103“Mengenal Tafsir al-Azhar”, http://majelispenulis.blogspot.com/2013/01/mengenal-tafsir-al-
azhar.html, diakses tanggal 17 November 2013. 

 



80 
 

 
 

 Dari pernyataan di atas, dapat kita lihat bahwa M. Quraish Shihab 

memandang bahwa kepemimpinan dalam suatu keluarga itu sangat diperlukan 

sebagaimana kepemimpinan dalam setiap unit.Beliau mencontohkan bahwa dalam 

keluarga dibutuhkan adanya seorang pemimpin sebagaimana suatu perusahaan 

yang juga memerlukan seorang pemimpin.Dari sini dapat kita lihat bahwa beliau 

dalam penafsirannya menggunakan contoh yang ada di sekitarnya. 

 Dalam tafsir al-Mishbah, M. Quraish Shihab menyatakan penafsiran 

sebagai berikut:  

“Ada ungkapan yang menyatakan bahwa “fungsi menciptakan bentuk” atau 

“bentuk disesuaikan dengan fungsi”.Mengapa pisau diciptakan lancip dan 

tajam?Mengapa bibir gelas tebal dan halus?Mengapa tidak 

sebaliknya?Jawabannya adalah ungkapan di atas. Yakni pisau diciptakan 

demikian, karena ia berfungsi untuk memotong, sedang gelas untuk minum. Kalau 

bentuk gelas sama dengan pisau, maka ia berbahaya dan gagal dalam fungsinya. 

Kalau pisau dibentuk seperti gelas, maka-maka sia-sialah kehadirannya dan gagal 

pula ia dalam fungsinya”.104 

Dari pernyataan tersebut dapat dilihat bahwa beliau menggunakan 

pendekatan rasional.Beliau menganalogikan laki-laki dengan pisau dan 

perempuan dengan gelas.Laki-laki dan perempuan memiliki perannya masing-

masing. Hal ini menunjukkan bahwa laki-laki dan perempuan  mempunyai bentuk 

dan fungsi yang berbeda. 

Selanjutnya M. Quraish Shihab juga menggunakan pendekatan psikologis 

dalam menafsirkan ayat di atas.Beliau menjelaskan perbedaan laki-laki dan 

                                                             
104M. QuraishShihab, Tafsir, 405. 



81 
 

 
 

perempuan dari segi psikis. Hal ini dapat dilihat dari penafsiran beliau sebagai 

berikut: 

“Perasaan wanita lebih cepat bangkit dari lelaki, sehingga sentiment dan rasa 

takutnya segera muncul, berbeda dengan lelaki yang biasanya lebih berkepala 

dingin. Perempuan biasanya lebih cenderung kepada upaya menghiasi diri, 

kecantikan, dan mode yang beraneka ragam serta berbeda bentuk. Di sisi lain, 

perasaan perempuan secara umum kurang konsisten dibanding dengan lelaki. 

Perempuan lebih berhati-hati, lebih tekun beragama, cerewet, takut dan lebih 

banyak berbasa-basi.Perasaan perempuan lebih keibuan, ini jelas tampak sejak 

kanak-kanak.Cintanya kepada keluarga serta kesadarannya tentang kepentingan 

lembaga keluarga lebih besar dari lelaki”.105 

 Dalam hal ini M. Quraish Shihab juga memaparkan pendapat pakar 

psikolog, Cleo Dalon, dan Prof. Reek, untuk mendukung pendapatnya. 

Selanjutnya M. Quraish Shihab dalam tafsirnya menyebutkan bahwa 

kepemimpinan yang dianugerahkan Allah kepada suami, tidak boleh 

mengantarnya kepada kesewenang-wenangan.Oleh karena itu pentingnya 

musyawarah dalam menyelesaikan permasalahan yang ada dalam rumah 

tangga.Dari penafsiran tersebut bisa kita lihat bahwa beliau memberikan solusi 

bagi permasalahan di masyarakat dalam hal ini berhubungan dengan 

permasalahan rumah tangga. 

Corak penafsiran M. Quraish Shihab dalam tafsir al-Mishbah adalah al-

adab al-ijtima’i.Hal ini dapat dilihat dari penafsiran beliau yang bersifat solutif 

yaitu dapat memberikan solusi bagi permasalahan yang ada di masyarakat.Jadi 

                                                             
105M. QuraishShihab, Tafsir, 406. 



82 
 

 
 

beliau menggunakan metode penafsiran yang dipakai oleh Muhammad Abduh dan 

Rasyid Ridha. 

 Dari penjelasan-penjelasan di atas, maka penulis menyimpulkan bahwa  

Buya Hamka dalam tafsir al-Azhar dan M. Quraish Shihab dalam tafsir al-

Mishbah sama-sama bercorak tafsir al-adab al-ijtima’i.  

Berikut ini akan dijelaskan pengertian dan sejarah  dari tafsir al-adab al-

ijtima’i, sebagai berikut:  

Berbagai penyimpangan dalam orientasi sebagian tafsir klasik dirasakan 

dan dicermati oleh ulama tafsir kontemporer seperti Muhammad Abduh dan 

muridnya, Rasyid Ridha.Keduanya kemudian memprakarsai lahirnya jenis tafsir 

al-adab al-ijtima’i.Tujuannya adalah menghindari penafsiran ulama sebelumnya 

yang seolah-olah menjadikan al-Qur’an terlepas dari akar kehidupan manusia, 

baik sebagai individu atau sebagai masyarakat.Dengan inovasi itu, Abduh 

berusaha membumikan al-Qur’an sehingga tujuannya sebagai hidayat dan rahmat 

bagi manusia dapat terealisasi. 

Jenis tafsir ini muncul sebagai akibat dari ketidakpuasan para mufassir 

yang memandang bahwa selama ini penafsiran al-Qur’an hanya didominasi oleh 

tafsir yang berorientasi pada nahwu, bahasa, dan perbedaan-perbedaan madzhab, 

baik dalam bidang ilmu kalam, fiqh, ushulfiqh, sufi, dan lain sebagainya, dan 

jarang sekali dijumpai tafsir al-Qur’an yang secara khusus menyentuh inti al-

Qur’an, sasaran dan tujuan akhirnya.106 

Menurut Quraish Shihab, tafsir al-adab al-ijtima’i adalah tafsir yang 

menitik beratkan penjelasan ayat-ayat al-Qur’an pada segi-segi ketelitian 

                                                             
106 Muhammad Nor Ihwan, Memasuki Dunia Al-Qur’an (Semarang: Lubuk Raya, 2001), 263. 



83 
 

 
 

redaksinya, kandungan-kandungan ayat dalam suatu redaksi yang indah dengan 

penonjolan tujuan utama al-Qur’an, yaitu membawa petunjuk Illahiyah ke dalam 

kehidupan, kemudian ayat-ayat tersebut dijelaskan dengan hukum-hukum alam 

yang berlaku dalam masyarakat dan pembangunan dunia.   

Ada empat hal yang dapat dianggap sebagai unsur pokok dari tafsir al-

adab al-ijtima’i, yaitu:  

1. Menguraikan ketelitian reaksi ayat-ayat al-Qur’an; 

2. Menguraikan makna dan kandungan ayat-ayat al-Qur’an dengan susunan 

kalimat yang indah; 

3. Aksentuasi yang menonjol pada tujuan utama diuraikannya al-Qur’an; 

4. Penafsiran ayat dikaitkan dengan sunnatullah yang berlaku dalam 

masyarakat (sunnah ijtima’i. 

Prinsip-prinsip pokok tafsir al-adab al-ijtima’i secara operasional 

diperlihatkan oleh Abduh dan Ridha dalam kitab tafsirnya, prinsip-prinsip pokok 

itu adalah sebagai berikut: 

1. Menganggap setiap surat dalam al-Qur’an sebagai salah satu kesatuan 

yang serasi; 

2. Al-Qur’an bersifat umum, representatif, dan berkelanjutan terus sampai 

hari kiamat; 

3. Al-Qur’an merupakan sumber pertama dan utama dari kaidah dan syari’at 

Islam, sedangkan pendapat para ulama tidak mutlak harus diikuti; 

4. Memerangi taklid dan membuka pintu ijtihad seluas-luasnya bagi yang 

telah memenuhi persyaratan; 



84 
 

 
 

5. Berpegang pada kekuatan akal dan bahkan menjadikannya sebagai 

penentu (tahkim) dalam memahami ayat-ayat al-Qur’an; 

6. Mendorong penelitian dan penalaran serta menerapkan metode ilmiah dan 

hasil penemuan ilmu pengetahuan di masanya untuk menafsirkan al-

Qur’an; 

7. Tidak merinci persoalan-persoalan yang disinggung secara mubham oleh 

al-Qur’an; 

8. Bersikap sangat behati-hati terhadap tafsir ma’tsur dan menolak secara 

tegas Israiliyat.107 

Ada perbedaan titik pijak antara tafsir al-adab al-ijtima’i dan tafsir lainnya 

dalam cara menafsirkan al-Qur’an. Kalau tafsir-tafsir klasik umumnya berangkat 

dari teks-teks al-Qur’an terlebih dahulu, kemudian hasil penafsirannya dihadapkan 

pada persoalan-persoalan di masyarakat, tafsir al-adab al-ijtima’i terlebih dahulu 

berangkat dari persoalan-persoalan masyarakat kemudian dihadapkan pada teks-

teks al-Qur’an. 

 Menurut al-Aridl, diantara kitab tafsir yang ditulis dengan corak al-adab 

al-ijtima’i adalah sebagai berikut: 

1. Tafsir al-Manar karya Imam Syaikh Muhammad Abduh  

2. Tafsir al-Qur’an karya Syeikh Ahmad al-Maraghi  

3. Tafsir al-Qur’an al-Karim karya Syaikh Mahmud Syaltut  

4. Tafsir al-Wadlihkarya Syaikh Muhammad Mahmud Hijazy.108 

 
                                                             
107 Rosihon Anwar, Pengantar Ulumul Quran (Bandung: Pustaka Setia,2009), 200,201. 
108Mohammad Ridho, Islam, Tafsir dan Dinamika Sosial Ikhtiar memaknai Ajaran Islam 
(Yogyakarta: Teras, 2010), 72. 



85 
 

 
 

D. Analisis Metodologis Tafsir Buya Hamka dan M. Quraish Shihab 

Setiap penafsir memiliki corak dan metode yang berbeda-beda sesuai 

dengan haluan pemikiran penafsirnya. Begitu juga dengan tafsir al-Azhar karya 

Buya Hamka dan tafsir al-Mishbah karya M. Quraish Shihab, mereka mempunyai 

cara tersendiri dalam menafsirkan al-Qur’an dan semua itu tidak terlepas dari 

setting sosial serta kecenderungan mereka sebagai seorang penafsir.  

Metode penafsiran yang digunakan Buya Hamka dalam tafsir al-Azhar 

dan M. Quraish Shihab dalam tafsir al-Mishbah sama-sama menggunakan metode 

tahlili, karena beliau berdua menafsirkan ayat demi ayat dan surat demi surat 

sesuai dengan urutan yang terdapat dalam mushaf al-Qur’an. 

Corak penafsiran yang digunakan Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar 

adalah al-adab al-ijtima’i.Penafsiran beliau mempunyai nuansa keindonesiaan 

yang kental.Misalnya, hal ini dapat dilihat dari penafsiran beliau terhadap ayat di 

atas yang menyebutkan contoh dari adat Minangkabau. 

Sedangkan corak yang dipergunakan dalam tafsir Al-Misbah adalah juga 

al-adab al-ijtima’i atau kemasyarakatan, sebab uraian-uraiannya mengarah pada 

masalah-masalah yang berlaku atau terjadi di masyarakat. 

Berdasarkan penafsiran Buya Hamka dalam tafsir al-Azhar dan M. 

Quraish Shihab dalam tafsir al-Mishbah terhadap ayat tentang kepemimpinan 

keluarga di atas, dapat kita lihat bahwa keduanya sama-sama menjelaskan bahwa 

laki-laki adalah pemimpin bagi perempuan.Namun perbedaannya adalah terletak 

pada pertimbangan mereka dalam menyatakan hal tersebut. 

Buya Hamka di dalamTafsir al-Azhar menyatakan bahwa pertimbangan 

beliau mengatakan laki-laki adalah pemimpin bagi perempuan adalah 



86 
 

 
 

perbandingan dua banding satu bagian warisan laki-laki dan perempuan, 

kewajiban laki-laki membayar mahar, dan perintah kepada suami untuk 

memperlakukan dengan baik istrinya. Hal ini disebabkan karena laki-laki 

memiliki naluri kepemimpinan, sedangkan perempuan memiliki naluri untuk 

dipimpin. 

Sedangkan di dalam tafsir al-Mishbah, M. Quraish Shihab  menjelaskan 

bahwa beliau menyatakan laki-laki adalah pemimpin bagi perempuan berdasarkan 

dua pertimbangan. Pertama, karena keistimewaan laki-laki, baik secara fisik 

maupun psikologis, yang lebih menunjang dalam tugas kepemimpinan.Kedua, 

karena laki-laki telah membelanjakan hartanya untuk kepentingan perempuan. 

Dilihat dari segi isi penafsiran terhadap ayat tentang kepemimpinan 

keluarga di atas, M. Quraish Shihab dalam tafsir al-Mishbah penafsirannya lebih 

banyak dibandingkan penafsiran Buya Hamka dalam tafsiral-Azhar. 

Dalam tafsir al-Mishbah, M. Quraish Shihab mencantumkan pendapat-

pendapat ilmuan dan hasil penelitian dari berbagai sumber bahkan penelitian 

maupun sumber dari orang non islam sekalipun, semuanya itu untuk memperkuat 

argument tafsir. Dalam menafsirkan ayat di atas, beliau mengutip Murtadha 

Muthahari dan pakar psikolog, Cleo Dalon, dan Prof. Reek, untuk mendukung 

pendapatnya Di dalamnya banyak dikupas tentang perbedaan laki-laki dan 

perempuan. Sedangkan di dalam tafsir al-Azhar tidak menyebutkan pendapat-

pendapat para pakar dalam menafsirkan ayat tersebut. 

M. Quraish Shihab dalam tafsir al-Mishbahmenjelaskan ayat dengan 

menggunakan analisis lughawiy (kebahasaan), baik dari makna kosa kata maupun 

gramatikal dari ayat tersebut. Hal ini terlihat dari penafsiran beliau di bawah ini: 



87 
 

 
 

“Kata qawwamun adalah bentuk jama’ dari kata qawwam, yang terambil dari kata 

qama.Kata ini berkaitan dengannya.Perintah shalat – misalnya – juga 

menggunakan akar kata itu.Perintah tersebut bukan berarti perintah mendirikan 

shalat, tetapi melaksanakannya dengan sempurna, memenuhi segala syarat, rukun, 

dan sunnah-sunnahnya. Seorang yang melaksanakan tugas dan atau apa yang 

diharapkan darinya dinamai qa’im. Kalau ia melaksanakan tugas itu sesempurna 

mungkin, berkesinambungan dan berulang-ulang maka dia dinamai qawwam. 

Ayat di atas menggunakan bentuk jamak yakni qawwamun sejalan dengan makna 

kata ar-rijal yang berarti banyak lelaki.Sering kali kata ini diterjemahkan dengan 

pemimpin.Tetapi – seperti terbaca dari maknanya di atas – agaknya terjemahan itu 

belum menggambarkan seluruh makna yang   dikehendaki, walau harus diakui 

bahwa kepemimpinan merupakan satu aspek yang dikandungnya. Atau dengan 

kata lain, dalam pengertian “ kepemimpinan” tercakup pemenuhan kebutuhan, 

perhatian, pemeliharaan, pembelaan, dan pembinaan”.109 

Selanjutnya M. Quraish Shihab juga menggunakan metode analisis 

struktural, yakni memberikan penjelasan makna dengan menggunakan ilmu 

nahwu (ilmu tentang struktur bahasa Arab).110 Hal ini dapat dilihat dari penafsiran 

beliau sebagai berikut: 

“Kedua, bima anfaqu min amwalihim/disebabkan karena mereka telah 

menafkahkan sebagian mereka. Bentuk kata kerja past tence/masa lampau yang 

digunakan ayat ini “telah menafkahkan”, menunjukkan bahwa memberi nafkah 

kepada wanita telah menjadi suatu kelaziman bagi lelaki, serta kenyataan umum 

                                                             
109M. QuraishShihab, Tafsir, 404. 
110M.F. Zenrif,Sintesis, 77. 



88 
 

 
 

dalam masyarakat ummat manusia sejak dahulu hingga kini. Sedemikian lumrah 

hal tersebut, sehingga langsung digambarkan dengan bentuk kata kerja masa lalu 

yang menunjukkan terjadinya sejak dahulu.Penyebutan konsideran itu oleh ayat 

ini menunjukkan bahwa kebiasaan lama itu masih berlaku hingga kini”.111 

 Berbeda dengan penafsiran M. Quraish Shihab di atas, di dalam tafsir al-

Azhar, Buya Hamka tidak menjelaskan kosa kata dari ayat di atas.Buya Hamka 

tidak menggunakan metode analisis lughawiy (kebahasaan) maupun metode 

analisis struktural dalam menafsirkan ayat tersebut. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
111M. QuraishShihab, Tafsir, 407. 



89 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan  

 Berdasarkan uraian-uraian dan analisis pada bab sebelumnya dapat ditarik 

kesimpulan sebagai berikut: 

1. Dilihat dari segi metode penafsiran yang digunakan, terdapat persamaan 

dan perbedaan antara penafsiran yang dilakukan Buya Hamka dan M. 

Quraish Shihab dalam kitab tafsirnya. Persamaannya yaitu pertama, Buya 

Hamka dalam tafsir al-Azhar dan M. Quraish Shihab dalam tafsir al-

Mishbah sama-sama menggunakan metode tahlili, karena beliau berdua 

menafsirkan ayat demi ayat dan surat demi surat sesuai dengan urutan 

 

78 



90 
 

 
 

yang terdapat dalam mushaf al-Qur’an. Kedua, corak penafsiran yang 

digunakan Buya Hamka dan M. Quraish Shihab dalam tafsir al-Azhar dan 

tafsir al-Mishbah adalah al-adab al-ijtima’i. Hal ini dapat dilihat dari 

penafsirannya yang menunjukkan bahwa begitu kentalnya warna setting 

sosial budaya Indonesia dan juga penafsirannya bersifat solutif yaitu dapat 

memberikan solusi bagi permasalahan yang ada di masyarakat. Sedangkan 

perbedaannya adalah petama,dalam tafsir al-Mishbah,M. Quraish Shihab 

menggunakan metode analisis lughawiy (kebahasaan) maupun metode 

analisis struktural (nahwiyah). Sedangkan Buya Hamka tidak 

menggunakan kedua metode analisis tersebut dalam tafsirnya. Kedua, M. 

Quraish Shihab penafsirannya berbasis penelitian, hal ini dapat dilihat 

dalam tafsirnya bahwa beliau mencantumkan pendapat-pendapat ilmuan 

dan hasil penelitian dari berbagai sumber bahkan penelitian maupun 

sumber dari orang non islam sekalipun, semuanya itu untuk memperkuat 

argument tafsir. Sedangkan Buya Hamka penafsirannya berbasis 

pemikiran, beliautidak menyebutkan pendapat-pendapat para pakar dalam 

memperkuat pendapatnya. Ketiga, Buya Hamka logika penafsirannya 

menggunakan pendekatan sosiologis. Sedangkan  M. Quraish Shihab 

menggunakan pendekatan psikososiologis. 

2. Mazhab tafsir Buya Hamka dan M. Quraish Shihab adalah merujuk kepada 

pemikiran Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha. Hal ini dapat dilihat 

bahwa beliau berdua corak  penafsirannya sama dengan  corak  penafsiran 

yang digagas oleh Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha yaitu al-adab al-

ijtima’i. 



91 
 

 
 

B. Saran 

 Al-Qur’an sebagai sumber dari segala sumber ilmu pengetahuan sangat 

menarik untuk dikaji dan didalami. Berdasarkan dari hasil pembahasan diatas, 

penulis akan memberikan saran atau masukan yaitu pertama, dalam memahami 

nash al-Qur’an, hendaklah tidak dipahami secara tekstual saja, tetapi perlu untuk 

menggali isi teks lebih mendalam. Oleh karena itu pentingnya membumikan al-

Qur’an  sehingga al-Qur’an memang merupakan petunjuk yang final dan bisa 

operasional dalam berbagai ruang dan waktu. Kedua, mahasiswa Fakultas 

Syari’ah sebagai mahasiswa yang berbasic ke-Islaman hendaklah mempunyai 

dedikasi yang mendalam untuk meneliti perkembangan pemikiran di dalam 

hukum Islam yang hidup ditengah-tengah masyarakat agar pemikiran generasi 

penerus bisa terus dinamis. 

 Penulis menyadari bahwa uraian-uraian di atas masih jauh dari sempurna 

dan masih banyak hal yang perlu dikaji lebih dalam.Untuk itu penulis berharap 

semoga tulisan ini menjadi kontribusi awal untuk kajian-kajian selanjutnya dan 

menjadi pelengkap bagi kajian yang sudah ada. 

 

 

 

 

 

 

 

  



92 
 

 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Al-Qur’an al-Karim. 

Abdullah, M. Amin. Metodologi Penelitian Agama: Pendekatan Multidisipliner. 
Yogyakarta: Kurnia Alam Semesta. 2006.  

 
Abidin, Zainal. Seluk-Beluk Al-Qur’an. Jakarta: Rineka Cipta. 1992. 

Abidu, Yunus Hasan. Tafsir Al-Qur’an Sejarah dan Metode Para Mufassir. 
Jakarta: Gaya Media Pratama. 2007. 

Al-Aridl, Ali Hasan. Sejarah dan Metodologi Tafsir. Jakarta: PT Raja 
GrafindoPersada. 1994. 

Anwar, Rosihon.  Pengantar Ulumul Quran. Bandung: Pustaka Setia,2009. 

As-Subki, Ali Yusuf.Fiqh Keluarga. Jakarta: AMZAH, 2009. 

Baidan, Nashruddin. Metodologi Penafsiran Al-Qur’an. Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar. 2005.  

 
Departeman Agama RI. Orientasi Pengembangan Tafsir. 1989. 

Faiz, Fakhruddin. Hermeneutika Qur’ani Antara Teks, Konteks, dan 
Kontekstualisasi. Yogyakarta: QALAM. 2002. 

Hamka.Kedudukan Perempuan Dalam Islam. Jakarta: Pustaka Panjimas. 1983. 

Hamka, Kenang-kenangan Hidup, jilid IV. Jakarta: Bulan Bintang, 1974. 

Hamka, Tafsir Al-Azhar, Juz V. Surabaya: Yayasan Latimojong, 1981.  

Haris,Abd. Etika Hamka. Yogyakarta: LKiS, 2010. 
 
Husin Al-Munawwar, Said Agil. Al-Qur’an Membangun Kesalehan Hakiki. 

Jakarta: Ciputat Press. 2003. 

Ibnu Bahr, “Al-Azhar Vs Al-Mishbah”, 
http://ibnubahr.wordpress.com/2012/09/06/al-azhar-vs-al-misbah/, diakses 
tanggal 21 September 2013. 

Ihwan, Muhammad Nor. Memasuki Dunia Al-Qur’an. Semarang: Lubuk Raya, 
2001. 

Iskandar,Salman. 99 Tokoh Muslim Indonesia.Bandung: Mizan, 2009. 



93 
 

 
 

“Mengenal Tafsir al-Azhar”, 
http://majelispenulis.blogspot.com/2013/01/mengenal-tafsir-al-azhar.html, 
diakses tanggal 17 November 2013. 

“Metode Tafsir Al-Azhar”, http://hamkamodern.blogspot.com/2009/07/metode-
tafsir-al-azhar.html, diakses tanggal 21 September 2013. 

 
J. Moleong, Lexy. Metode Penelitian Kualitatif. Yogyakarta: Liberty. 1999.  

M.F Zenrif, Di Bawah Cahaya Al-Qur’an Cetak Biru Ekonomi Keluarga Sakinah. 
Malang: UIn-Malang Press, 2006. 

M.F Zenrif, Realitasdan Metode Penelitian Sosial dalam Perspektif al-Qur’an. 
Malang: UIN-Malang Press, 2006. 

M.F. Zenrif, Realitas Keluarga Muslim antara Mitos dan Doktrin Agama. 
Malang: UIN-Malang Press, 2008. 

M.F. Zenrif. Sintesis Paradigma Studi Al-Qur’an. Malang: UIN-Malang Press. 
2008. 

Musthafa, Ibnu. Keluarga Islam Menyongsong Abad 21. Bandung: Al-Bayan. 
1993. 

Nizar,Samsul. Memperbincangkan Dinamika Intelektual dan Pemikiran Hamka 
tentang Pendidikan Islam. Jakarta: Kencana, 2008. 

Qomar, Mujamil. Epistemologi Pendidikan Islam: Dari Metode Rasional Hingga 
Kritik. Jakarta: Erlangga, 2005. 

Ridho, Mohammad.  Islam, Tafsir dan Dinamika Sosial Ikhtiar memaknai Ajaran 
Islam. Yogyakarta: Teras, 2010. 

Raziqin,Baidatul.101 Jejak Tokoh Islam Indonesia.Yogyakarta: e-Nusantara, 
2009. 

Sibawaihi.Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman. Yogyakarta: JALASUTRA. 
2007. 

Shihab, M. Quraish. MembumikanKalam di Indonesia. Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 2010. 

Shihab, M. Quraish. Pengantin Al-Qur’an: Kalung Permata buat Anak-anakku. 
Jakarta: Lentera Hati. 2007. 

Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Mishbah Pesan Kesan dan Keserasian Al-Qur’an, 
Volume 2.Jakarta: Lentera Hati, 2003. 



94 
 

 
 

Shihab, M. Quraish. Wawasan al-Qur-an Tafsir Tematik atas Pelbagai Persoalan 
Umat. Bandung: Mizan. 2007. 

Soejono dan Abdurrahman, Metode Penelitian Suatu pemikiran dan Penerapan. 
Jakarta: Rineka Cipta. 1999. 

Soekanto, soerjono.Pengantar Penelitian Hukum. Jakarta: UI Press. 1984. 
 
Suma, Muhammad Amin. Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an 2.Jakarta: Pustaka Firdaus. 

2001. 

Suryadilag, M. Alfatih. Metodologi Ilmu Tafsir. Yogyakarta: TERAS. 2005. 

Syafieh, Quraish Shihab dan Penafsiran Ayat-ayat,  
http://syafieh74.blogspot.com/2013/06/quraish-shihab-dan-penafsiran-ayat-
ayat.html, diakses tanggal 17 November 2013. 

Syafrudin.Paradigma Tafsir Tekstual dan Kontekstual Usaha Memaknai Kembali 
Pesan Al-Qur’an. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 2009. 

Syamsuddin, Sahiron. Hermeneutika Al-Qur’an Mazhab Yogya. Yogyakarta: 
Islamika. 2003. 

Usman.Ilmu Tafsir. Yogyakarta: Teras. 2009.  
 
Wazin Baihaqi, “Keluarga Islam dan Kemajemukan  Nilai dalam Masyarakat”, 

http://wazin mendale.blogspot.com/2012/02/keluarga-islam-dan-
kemajemukan-nilai.html,diakses tanggal 8 Mei 2013. 

 
Yusuf, Yunan. Corak Pemikiran Kalam Tafsir al-Azhar.Jakarta: Pustaka Panji 

Mas,1990. 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



95 
 

 
 

Bagan: 

 

Tafsir Al-Azhar dan 
Tafsir Al-Mishbah

Persamaan

Metode: 
Tahlili

Corak:  Al-Adab 
Al-Ijtima'i

Mazhab Tafsir: 
Muhammad Abduh 

dan Rasyid Ridha

Perbedaan

Tafsir Al-Azhar

Tidak menggunakan metode analisis 
kebahasaan (Lughawiy) dan 

Struktural (Nahwiyah)

tidak menyebutkan pendapat-
pendapat para pakar dalam 
memperkuat pendapatnya

logika penafsirannya 
menggunakan pendekatan 

sosiologis

Tafsir Al-Mishbah

menggunakan metode 
analisis kebahasaan 

(Lughawiy) dan Struktural 
(Nahwiyah)

menyebutkan pendapat-
pendapat para pakar 

ilmuwan baik non islam 
sekalipun dalam 

memperkuat pendapatnya

logika penafsirannya 
menggunakan 

pendekatan sosiologis 
dan psikologis



96 
 

 
 

KEMENTERIAN AGAMA 
UNIVERSITAS ISLAM 

NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM MALANG 
FAKULTAS SYARI’AH 

Terakreditasi “A” SK BAN-PT Depdiknas Nomor :013 
/BAN-PT/AK- X/S1/VI/2007 

Jl. Gajahyana 50 Malang Telp.(0341) 551354 Fax. (0341) 572533 
   

 
 

BUKTI KONSULTASI 
 
 
Nama: M. Hafidz siddiq 
Nim: 09210011 
Jurusan : Al-Ahwal Al-Syakhshiyyah 
Dosen Pembimbing: Dr. Fauzan Zenrif, M.Ag. 
Judul Skripsi: TAFSIR AL-QUR’AN KEINDONESIAAN (Studi Komparasi 
Pemikiran Tafsir Perspektif Buya Hamka dan M. Quraish Shihab) 
 
 
 
 
No Hari/Tanggal Materi Konsultasi Paraf 
1 8 Agustus 2013 Proposal  
2 9 Oktober 2013 BAB III dan BAB IV  
3 13 November Revisi BAB III  
4 19 November Revisi BAB IV  
5 26 November Refisi BAB V  
6 11 Desember Abstrak  
7 18 Desember 2013 ACC BAB I, II, III, IV, dan V  

 
 
 
 

Malang, 3 Februari 2014 
Mengetahui  
a.n. Dekan  
Ketua Jurusan Al-Ahwal Al-
Syakhshiyyah  
 
 
 
 
Drs. Sudirman, M.A 

 



97 
 

 
 

 

 


