


PIDATO PENGUKUHAN

APLIKASI KAIDAH-KAIDAH FIKIH 
MUAMALAH DALAM ISTIDLÂL 

(PERUMUSAN & PENETAPAN HUKUM) 
FIKIH MUAMALAH KONTEMPORER

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H

Disampaikan di hadapan Rapat Senat Terbuka 
dalam rangka Pengukuhan Guru Besar 

Bidang Fikih Muamalah Fakultas Syariah 
UIN Maulana Malik Ibrahim Malang



2
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

APLIKASI KAIDAH-KAIDAH 
FIKIH MUAMALAH DALAM 

ISTIDLÂL (PERUMUSAN  
& PENETAPAN HUKUM) FIKIH 
MUAMALAH KONTEMPORER

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.
(Guru Besar Fikih Muamalah Fakultas Syariah UIN 

Maulana Malik Ibrahim Malang)

Assalamualaikum wr. wb.

1.	 Ketua, sekretaris, para guru besar dan seluruh anggota 
Senat UIN Malang 

2.	 Rektor & Para Wakil Rektor, Para Dekan & Wakil Dekan, 
Direktur dan Wakil Direktur Pascasarjana UIN Malang

3.	 Para Ketua Jurusan/Prodi dan Sekretaris Jurusan/Prodi 
di Lingkungan UIN Malang

4.	 Kepala Biro AUPK dan AAKK, Para Kabag / Kasubag di 
Lingkungan UIN Malang

5.	 Ketua-ketua Lembaga, semua Dosen dan Pegawai di 
Lingkungan UIN Malang

6.	 Para mitra sejawat akademika, para sahabat dan kolega 
serta para tamu undangan dan hadirin sekalian yang 
berbahagia.



3
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

Pertama, marilah kita panjatkan puji syukur 
kehadirat Allah SWT yang telah melimpahkan 

rahmat dan nikmatNya kepada kita semua, sehingga 
kita dapat hadir di tempat yang berkah ini dalam rangka 
memberikan doa dan restu atas pengukuhan Guru 
Besar kami. Semoga Allah SWT senantiasa memberikan 
perlindungan dan ridho bagi kita semua … Amiiin. 
Kedua, shalawat dan salam tidak lupa kita panjatkan 
kepada junjungan Nabi Agung Muhammad SAW, beserta 
keluarga, para ulama cendekiawan sebagai pewaris para 
Nabi; pejuang untuk perkembnagan ilmu pengetahuan, 
kemanusiaan dan peradaban. Semoga kita semua dapat 
meneladani akhlaq-akhlaq Beliau dan dapat mengikuti 
sunnahnya. Amiiin. 

Bapak Ketua Senat, Rektor dan Anggota Senat serta 
para hadirin yang berbahagia. Dalam kesempatan yang 
berbahagia ini, perkenankanlah saya menyampaikan 
pidato pengukuhan guru besar kami, yang berjudul: 
APLIKASI KAIDAH-KAIDAH FIKIH MUAMALAH DALAM 
ISTIDLÂL (PERUMUSAN & PENETAPAN HUKUM) FIKIH 
MUAMALAH KONTEMPORER.



4
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

PENDAHULUAN

Hukum Islam (fikih) yang dalam perumusannya 
(penetapannya) adalah tidak bisa terlepas dari dua sumber 
hukum Islam yang utama, yaitu: dalil-dalil Al-Qur’an dan 
Sunnah Nabi Muhammad SAW, namun kedua sumber 
itu sangat terbatas, sedangkan kehidupan masyarakat 
terus berkembang dan dinamis (Arfan, 2015a), terutama 
yang terkait dengan bidang ekonomi dan sosial yang erat 
hubungannya dengan fikih secara umum dan fikih muamalah 
khususnya. Oleh karena itu, perumusan dan penetapan 
hukum Islam (istidlâl al-ahkâm al-syar’iyyah) melalui 
beberapa metode ijtihad menjadi sebuah keniscayaan untuk 
menyelesaikan beberapa problem masyarakat yang muncul. 

Secara umum metode yang dikembangkan ulama untuk 
menggali (istidlâl/istinbâth) hukum Islam seperti yang dikaji 
dalam usul fikih klasik dapat dibedakan menjadi dua bagian 
besar, yaitu metode literal (tharîqah lafdziyyah) dan metode 
argumentasi atau ekstensifikasi (tharîqah ma’nawiyyah). 
Metode literal ditujukan terhadap teks-teks syariah yang 
berupa al-Qur’an dan Hadis untuk mengetahui bagaiman 
cara lafad-lafad kedua sumber itu menunjukan kepada 
hukum-hukum yang dimaksudnya. Oleh karena itu, dasar 
metode ini adalah analisis lafad-lafad al-Qur’an dan Hadis 
dengan bertitik tolak pada kaidah bahasa Arab. Adapun 
metode ekstensifikasi (argumentasi) yang esensinya adalah 
usaha dan upaya untuk memperoleh suatu hukum Islam 
dengan cara pemekaran dan perluasan makna suatu teks 
syariah yang bersifat eksplisit. Hal ini dilakukan dengan cara 



5
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

menggali causalegis (‘illat) suatu nash untuk diterapkan pada 
kasus-kasus yang serupa yang tidak secara eksplisit termasuk 
di dalamnya (Arfan, 2015b).

Kedua metode di atas jika diurai akan menjadi tiga 
pendekatan analisis yang telah dikembangkan oleh para ulama 
dalam melakukan istidlâl hukum Islam, yaitu: 1) pendekatan 
melalui kaidah-kaidah kebahasaan (qawâ’id al-lughah), 
yakni kaidah-kaidah yang disusun untuk memahami makna 
lafaz dalam konteks makna hukumnya; 2) pendekatan melalui 
analisis ‘illat al-hukm (manhaj ta’lîlî), yakni kaidah-kaidah 
untuk mengkaji posisi hukum dari berbagai kejadian yang 
tidak dinyatakan secara eksplisit dalam teks al-Qur’an dan 
al-Sunnah, dengan melihat ‘illat hukum dan; 3) pendekatan 
melalui analisis maslahat (manhaj istishlâhi), yakni kaidah-
kaidah untuk mengkaji posisi hukum dari berbagai kejadian 
dengan mempertimbangkan kemaslahatan bagi kehidupan 
manusia yang akan ditimbulkan oleh rumusan pemikiran 
hukumnya itu (Arfan, 2015b).

Sedangkan istidlâl dengan menggunakan kaidah-kaidah 
fikih bisa dilakukan dengan tiga pendekatan analisis tersebut 
sekaligus, misalnya: 1) pendekatan melalui kaidah-kaidah 
kebahasaan adalah dengan menggunakan kaidah-kaidah 
fikih yang erat kaitannya dengan bahasa, seperti: lâ ibrata li 
al-dalâlah fî muqâbalat al-tashrîh (tidak boleh menjadikan 
dalâlah/ petunjuk makna sebagai patokan, jika bertentangan 
dengan lafad sharîh/jelas makna); 2) pendekatan melalui 
analisis ‘illat al-hukm adalah dengan menggunakan kaidah-
kaidah fikih yang berkaitan dengan ‘illat, seperti: al-hukm 
yadûru ma’ illatih, wujûdan wa ‘adaman (hukum itu berputar 



6
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

sesuai ‘ilatnya, ada atau tidak adanya hukum itu tergantung 
ada atau tidak adanya ‘illat), dan; 3) pendekatan melalui 
analisis maslahat adalah dengan menggunakan kaidah-
kaidah fikih yang berkaitan dengan kemaslahatan, seperti: 
al-dharar yuzâl (kemadaratan/bahaya harus dihilangkan). 

Walaupun demikian, istidlâl dengan kaidah-kaidah 
fikih untuk penemuan hukum Islam, seperti fikih muamalah 
kontemporer -termasuk dalam penetapan fatwa ekonomi 
syariah dan perbankan syariah- adalah masih menjadi 
perdebatan ulama klasik dan kontemporer. Kajian ini 
bertujuan untuk menganalisis perdebatan tersebut dalam 
kaitannya dengan peran aplikasi kaidah-kaidah fikih 
(muamalah) dalam pengembangan hukum Islam (fikih 
muamalah) kontemporer. Oleh karena itu penulis tertarik 
untuk meneliti dan menganalisis persoalan di atas dalam 
makalah ini dengan dua fokus pembahasan, yaitu: 1) 
bagaimana istidlâl dengan al-qawâ’id al-fiqhiyyah perspektif 
ulama klasik dan kontemporer? dan, 2) bagaimana aplikasi 
kaidah-kaidah fikih muamalah sebagai dalil ijtihad dalam 
penetapan fikih muamalah kontemporer (fatwa ekonomi 
syariah) Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia 
(DSN-MUI)?

METODE

Jenis penelitian (kajian) ini adalah penelitian kualitatif, 
sedangkan teknik yang digunakan dalam penelitian ini 
untuk mengumpulkan bahan-bahan hukum yang akan 
diteliti adalah teknik studi pustaka, dengan mengumpulkan 



7
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

bahan-bahan hukum yang primer dan skunder untuk 
kemudian dibaca dan analisis. Bahan-bahan hukum primer-
nya digolongkan menjadi dua bagian, yaitu: pertama, kitab 
dan buku yang secara khusus membahas tentang kaidah-
kaidah fikih dan kedua, kumpulan fatwa DSN-MUI yang 
memang spesifik pada bidang fikih muamalah kontemporer 
(ekonomi-bisnis dan perbankan syariah). Sedangkan fatwa 
DSN-MUI yang menjadi fokus penelitian adalah fatwa-fatwa 
dari tahun 2000-2009 yang berjumlah 75 buah fatwa, yaitu: 
dari fatwa no 1 sampai no 75. Adapun bahan hukum skunder 
adalah berupa karya tulis beberapa ulama dan akademisi 
ekonomi Islam, baik klasik maupun kontemporer yang 
secara langsung membahas tentang aplikasi kaidah fikih 
dalam berijtihad. Analisis bahan hukum yang digunakan 
dalam penelitian ini adalah metode deskriptif-kuantitatif 
dan deskriptif-kualitatif. Metode deskriptif adalah suatu 
metode dalam meneliti status kelompok manusia, suatu 
objek, suatu kondisi, suatu sistem pemikiran ataupun suatu 
kelas peristiwa pada masa sekarang. Tujuan dari penelitian 
deskriptif ini adalah untuk membuat deskripsi, gambaran 
atau lukisan secara sistimatis, faktual dan akurat mengenai 
fakta-fakta, sifat-sifat serta hubungan antar fenomena yang 
diselidiki. Sedangkan rumus yang digunakan dalam metode 
deskriptif-kuantitatif adalah rumus yang sangat umum dan 
biasa dipakai untuk mengukur persentasi, yaitu dengan 
rumus:

(Keterangan: p = persentase, f = frekuensi pada klasifikasi,  
N = jumlah frekuensi dari seluruh klasifikasi).



8
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

HASIL

Kaidah Fikih Muamalah

Ali Ahmad al-Nadwi (1994: 275) membagi kaidah-
kaidah fikih menjadi dua macam; apabila dilihat dari segi 
hubungannya dengan sumber tasyrî‘, yaitu: 1) kaidah-kaidah 
fikih yang semula merupakan hadis-hadis Nabi Muhammad 
SAW, kemudian langsung dijadikan sebagai kaidah fikih oleh 
para ahli fikih, seperti kaidah fikih: lâ dharar wa lâ dhirâra. 
Artinya, kaidah fikih ini secara tekstual diambil langsung dari 
nash, seperti hadis Nabi SAW; 2) kaidah-kaidah fikih yang 
dibentuk dari petunjuk-petunjuk nash tasyrî‘ umum yang 
mengandung ‘illat. Artinya kaidah fikih ini disarikan secara 
konstektual dari nash al-Qur’an dan sunnah. 

Begitu juga Muhammad Shidqî Ibn Ahmad al-Bûrnû 
(1997: 36-43) membagi jenis kaidah fikih dalam hubungannya 
dengan sumber tasyrî‘ menjadi dua kelompok utama, yaitu: 
1) kaidah yang bersumber dari al-nushûsh al-syar‘îyah 
(al-Qur’ân dan Sunnah) secara langsung (tekstual), dan 2) 
kaidah yang bukan bersumber dari al-nushûsh al-syar‘îyah 
secara langsung. Kelompok kedua ini dibagi lagi menjadi dua 
bagian, yaitu: a) kaidah yang bersumber dari ijmâ‘ ulama 
yang memiliki dasar hukum dari al-nushûsh al-syar‘îyah), 
dan b) kaidah yang bukan bersumber dari ijmâ‘ ulama. 
Untuk bagian kedua ini juga dibagi dua macam, yaitu: (1) 
kaidah yang bersumber dari al-nushûsh al-syar‘îyah secara 
tidak langsung (kontekstual), dan (2) kaidah yang bersumber 
ijtihad ulama secara induktif dari petunjuk-petunjuk al-
nushûsh al-syar‘îyah umum yang mengandung ‘illat atau 



9
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

diinduksi (al-istiqrâ) dari pendapat para mujtahid dalam 
kitab-kitab fikih mereka.

Sedangkan al-Sya’lân membagi jenis-jenis kaidah 
fikih dari tiga sudut pandang berbeda, yaitu: 1) aspek luas 
dan sempit cakupannya; 2) aspek disepakati ulama dan 
diperselisihkan (pandangan mazhab) dan; 3) aspek pokok 
dan cabang. Dari aspek luas dan sempit cakupannya, kaidah 
fiqh di bagi tiga macam, yaitu: a) cakupan luas, seperti kaidah 
fiqh yang lima; b) cakupan sedang, seperti kaidah “al-wâjib lâ 
yutrak illa li al-wâjib”, dan; c) cakupan sempit, seperti kaidah 
“al-daf‘ aqwâ min al-raf‘a”. Adapun dari aspek pandangan 
mazhab, kaidah fiqh juga di bagi tiga macam, yaitu: a) 
kaidah yang disepakati lintas mazhab, seperti: kaidah fiqh 
yang lima; b) kaidah yang disepakati ulama dalam mazhab 
satu mazhab tertentu, seperti empat puluh (40) kaidah yang 
disebutkan al-Suyûthi dalam bagian kedua kitab al-Asybah 
wa Nadhâ’ir-nya dan; c) kaidah yang diperselisihkan ulama 
dalam mazhab satu mazhab tertentu, seperti dua puluh (20) 
kaidah yang disebutkan al-Suyûthi dalam bagian ketiga dari 
kitabnya tersebut yang biasanya redaksi dari kaidahnya 
dengan kalimat tanya (istifhâm). Sedangkan dari aspek 
ashliyyah (pokok) dan tâbi‘ah (cabang), maka kaidah di bagi 
dua, yaitu: a) kaidah ashliyyah (pokok) yang oleh sebagian 
ulama disebut dengan kaidah kulliyyah, yaitu: kaidah yang 
universal yang beberapa kaidah lainya menjadi bagian atau 
cabang darinya atau kaidah yang berdiri sendiri (bukan pokok 
dan bukan pula cabang), seperti kaidah yang lima, empat 
puluh (40) kaidah yang disebutkan al-Suyûthi dalam bagian 
kedua kitabnya tersebut dan; b) kaidah tâbi‘ah (cabang) yang 



10
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

terbagi dua jenis, yaitu: sebagai cabang dari kaidah lain, 
seperti kaidah “al-ashl baqâ’ mâ kân ‘alâ mâ kân” adalah 
cabang dari kaidah pokok “al-yaqîn lâ yuzâl bi al-syakk”, 
atau sebagai qayd (batasan) bagi kaidah lain, seperti kaidah 
“al-dlarar lâ yuzâl bi al-dlarar” adalah menjadi qayd bagi 
kaidah pokok “al-dlarar yuzâl” (al-Sya’lân, 1997: 30-32).

Dari beberapa perbedaan pendapat ulama tentang 
pembagian kaidah-kaidah fikih, penulis berusaha mengambil 
kesimpulan dengan mengompromikan perbedaan tersebut, 
yaitu sebagai berikut: Secara global kaidah-kaidah fikih dibagi 
empat aspek sudut pandang, yaitu: 1) aspek sumber asal 
rujukan kaidah, 2) aspek urgensi kaidah terhadap persoalan-
persoalan fikih, 3) aspek jenis cakupan dalam bidang fikih, 
dan 4) aspek pandangan mazhab. Dari aspek sumber asal 
rujukan kaidah, maka kaidah dapat dibagi dua macam, yaitu: 
a) kaidah yang bersumber dari dalil naqlî (al-Qur’ân dan 
Sunnah). Artinya, lahirnya kaidah ini melalui proses deduktif 
(al-istinbâth) , dan b) kaidah yang bersumber dari ‘aqlî 
atau hasil ijtihad para ulama, baik hasil ijtihad lewat dalil-
dalil syarak yang mu‘tabar atau lewat al-istidlâl al-qiyâsî 
dan ta‘lîl al-ahkâm. Artinya, kaidah ini dihasilkan melalui 
proses induktif (al-istiqrâ) lewat pemahaman para ulama 
dari berbagai persoalan fikih yang kemudian disimpulkan ke 
dalam suatu kaidah fikih.

Dari aspek urgensi kaidah terhadap persoalan-persoalan 
fikih, maka kaidah fikih dapat dibagi enam macam, yaitu: 
a) al-qâ‘idah al-asâsîyyah al-jâmi‘ah, yaitu kaidah jalb al-
mashâlih wa daf‘ al-mafâsid; b) al-qawâ‘id al-kullîyah al-
kubrâ, yaitu kaidah fikih yang lima; c) al-qawâ‘id al-kubrâ, 



11
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

yaitu kaidah fikih yang merupakan cabang dari kaidah yang 
lima; d) al-qawâ‘id al-kullîyah al-shughrâ, yaitu empat 
puluh kaidah yang disebutkan al-Suyûthi dalam bagian kedua 
kitab al-Asybâh wa Nadhâ’ir-nya; e) al-qawâ‘id al-shughrâ, 
yaitu 20 kaidah yang disebutkan al-Suyût}î dalam bagian 
ketiga kitab al-Asybâh wa Nadhâ’ir-nya; dan f) al-qawâ‘id 
al-juz’îyah, yaitu semua kaidah yang ada yang selain di atas, 
baik hasil ijtihad para ulama klasik atau kontemporer. 

Adapun dari aspek jenis cakupan dalam bidang fikih, maka 
kaidah fikih dapat dibagi dua macam, yaitu: a) al-qawâ‘id al-
‘âmmah, yaitu kaidah-kaidah fikih yang mencakup semua 
jenis atau sebagian besarnya dalam bidang-bidang atau 
bab-bab fikih, dan; b) al-qawâ‘id al-khâshah, yaitu kaidah-
kaidah fikih yang hanya mencakup satu jenis dari bidang-
bidang atau bab-bab fikih atau sebagian kecil saja, seperti 
kaidah fikih khusus dalam bidang ibadah, muamalah, jinayâh 
(pidana), siyâsah (politik) dan lain-lain. Sedangkan dari 
aspek pandangan mazhab, maka kaidah-kaidah fikih dapat 
dibagi 2 (dua) macam, yaitu: a) kaidah fikih yang disepakati 
para ulama, baik lintas mazhab atau internal mazhab; dan 
b) kaidah fikih yang diperselisihkan para ulama, baik lintas 
mazhab atau internal mazhab (Arfan, 2014).

Oleh karena itu, kaidah-kaidah fikih yang secara khusus 
membahas tentang fikih muamalah atau terkait secara 
langsung atau tidak langsung dengan fikih muamalah adalah 
tergolong kaidah-kaidah fikih muamalah. Contohnya adalah 
99 (sembilan puluh sembilan) kaidah-kaidah fikih kulliyyah 
yang ada dalam muqaddimah kitab majallat al-ahkâm al-
adliyyah Kekhalifahan Turki Utsmâni.



12
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

Fikih Muamalah Kontemporer

Fikih muamalah kontemporer terdiri dari tiga kosakata, 
yaitu fikih, muamalah dan kontemporer. Oleh karena itu 
dalam mendefinisikannya juga harus melihat tiga kosakata 
yang membentuknya. Definisi fikih menurut bahasa adalah 
mengetahui, memahami atau mengerti sesuatu. Sedangkan 
definisi fikih secara istilah ahli fikih -sebagaimana pendapat 
al-Baidhawî- adalah ilmu tentang hukum-hukum syara yang 
bersifat amali (praktis) yang diambil dari dalil-dalil yang 
rinci. Begitu juga definisi muamalah dapat dilihat dari dua 
segi, yaitu: pertama dari segi bahasa dan kedua dari segi 
istilah. Menurut bahasa, muamalah berasal dari kata: âmala-
yuâmalu-mu’âmalatan artinya saling bertindak, saling 
berbuat, dan saling mengamalkan. Sedangkan menurut 
istilah pengertian muamalah adalah segala peraturan yang 
diciptakan Allah untuk mengatur hubungan manusia dengan 
manusia dalam hidup dan kehidupan. Artinya, peraturan-
peraturan yang mengatur tentang hubungan seseorang 
dengan orang lain dalam hal tukar menukar harta atau benda 
(termasuk jual beli), diantaranya; pinjam-meminjam, sewa-
menyewa, kerjasama dagang, simpanan barang atau uang, 
utang-piutang, warisan, wasiat, hibah, pesanan, dan lain 
sebagainya (Arfan, 2021).

Adapun kata kontemporer dalam Kamus Besar Bahasa 
Indonesia (KBBI) adalah berarti sewaktu, semasa, pada waktu 
atau masa yang sama, pada masa kini, dewasa ini. Oleh karena 
itu, jika kata fikih, muamalah dan kontemporer digabungkan 
menjadi satu (fikih muamalah kontemporer), maka dapat 
didefinisikan sebagai hukum-hukum syara (syariah) yang 



13
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

bersifat praktis (amaliah) yang diperoleh dari dalil-dalil yang 
terperinci (al-Qur’an dan Hadis atau sumber hukum lainnya) 
yang mengatur hubungan antara satu individu dengan 
individu lain ataupun kelompok dengan kelompok yang 
lain dalam hal persoalan ekonomi dan bisnis pada masa ini. 
Adapun ruang lingkup kajian fikih muamalah kontemporer 
adalah tidak jauh berbeda dengan fikih muamalah klasik, yaitu 
sama-sama dapat di bagi menjadi dua kajian pokok, yaitu: 
mâdiyyah (substansial) dan adabiyyah (etika/tata-cara). 
Ruang lingkup muamalah adabiyyah adalah seperti: ijab 
qabul, keridaan dari kedua belah pihak, kejujuran pedagang, 
unsur penipuan, pemalsuan, penimbuan dan lain sebagainya. 
Sedangkan muamalah mâdiyyah yang sering hanya di sebut 
dengan muamalah saja adalah dibicarakan dan dibahas 
masalah-masalah yang dikelompokkan ke dalam kelompok 
persoalan harta kekayaan, harta milik, harta kebutuhan, cara 
mendapatkan dan menggunakan, yang meliputi masalah: 
buyû’ (jual-beli), khiyar, riba (renten), sewa-menyewa 
(ijârah), hutang-piutang (qard), gadai (rahn), syuf’ah, jual-
beli valuta (sharâfah) , salam (pesanan), jaminan (borg), 
mudlârabah dan muzarâ’ah, pinjam-meminjam (âriyah), 
hiwâlah, kerjasama (syarîkah), tiitpan (wadî’ah), luqathah, 
ghasab, qismah. hibah dan hadiyah, kafâlah, waqaf, 
perwalian dan sebagainya.

Hanya saja ruang lingkup fikih muamalah kontemporer 
mengalami perkembangan dan pemutakhiran pada empat 
aspek berikut ini: 1) transaksi bisnis yang berubah karena 
adanya perkembangan atau perubahan kondisi, situasi, dan 
tradisi/kebiasaan; karena perkembangan teknologi yang 



14
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

semakin cepat dan canggih yang menghadirkan berbagai 
fasilitas dengan berbagai kemudahannya dalam ekonomi 
dan bisnis. Misalnya penerimaan barang dalam akad jual 
beli (possesion/qabd), transaksi e-bussiness, transaksi 
dengan berbagai aplikasi teknologi pembayaran dan lain-
lain; 2) persoalan transaksi bisnis kontemporer yang belum 
dikenal zaman klasik saat kitab-kitab fikih muamalah klasik 
ditulis. Lingkup ini membahas setiap transaksi yang baru 
bermunculan pada saat ini. Contohnya uang kertas, uang 
virtual, saham, obligasi, reksadana, asuransi dan lain-lain; 3) 
transaksi bisnis kontemporer yang menggunakan nama dan 
istilah baru meskipun subtansinya seperti yang ada zaman 
klasik, misalnya bunga bank di era kontemporer ini yang 
menurut pendapat sebagian besar ulama kontemporer adalah 
sama dengan riba di era klasik, jual beli valuta asing yang 
memiliki banyak kesamaan dengan akad sharf dalam kajian 
fikih muamalah klasik. dan; 4) transaksi bisnis kontemporer 
yang dimodifikasi dengan menggunakan beberapa akad 
secara berbilang (multiakad) dalam suatu transaksi bisnis 
yang dikenal dengan istilah al-‘uqûd al-murakkabah, seperti 
akad al-Ijârah al-Muntahiyyah Bi al-Tamlîk (IMBT) yang di 
dalamnya ada dua akad sekaligus, yaitu akad ijârah (sewa) 
dan akad tamlîk (kepemilikan dengan cara hibbah atau jual-
beli), gadai syariah yang di dalamnya ada tiga akad, yaitu: 
qardh, rahn dan ijârah dan lain-lain (Arfan, 2021).

Pemutakhiran dan perkembangan pada empat aspek 
dalam ruang lingkup fikih muamalah kontemporer tersebut 
di atas itu kemudian dikaji dan ditetapkan hukum dan model 
transaksinya oleh para ulama kontemporer melalui fatwa-



15
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

fatwa yang dihasilkan melalui ijtihâd jamâî (ijtihad kolektif) 
oleh lembaga-lembaga fatwa, seperti di Indonesia oleh Dewan 
Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI) 
atau ijtihad fardî (ijtihad personal) oleh sebagian ulama 
kontemporer sebagai fatwa individu. Beberapa hasil fatwa 
dalam fikih muamalah kontemporer seringkali menghasilkan 
ketetapan hukum yang berbeda dalam suatu transaksi ekonomi 
dan bisnis kontemporer antara hukum boleh/halal dan tidak 
boleh/haram, sebagaimana beberapa hukum dalam fikih 
muamalah klasik juga memiliki perbedaan pendapat. Oleh 
karena itu, hakikat keberadaan fikih muamalah kontemporer 
adalah hasil integrasi antara sains berupa ilmu ekonomi dan 
bisnis konvensional yang sebagian besar berupa produk-produk 
transaksi di perbankan (lembaga keuangan) konvensional dan 
ilmu ekonomi Islam (fikih muamalah klasik).

Adapun fatwa dalam kajian hukum Islam adalah jawaban 
dari sebuah pertanyaan tentang persoalan keagamaan yang 
diajukan oleh umat Islam, baik perseorangan atau kelompok, 
kepada seorang ulama atau lembaga keagamaan (Amin, 
2008: 8-9). Yûsuf al-Qaradlâwi mendefinisikan fatwa sebagai 
penjelasan hukum syar’i tentang suatu masalah sebagai 
jawaban dari pertanyaan orang tertentu maupun tidak 
tertentu, baik individu maupun kelompok (al-Qaradlâwi, 
1988: 4). Bagi masyarakat muslim kontemporer, keberadaan 
fatwa menjadi sebuah kebutuhan, mengingat bahwa 
persoalan keagamaan semakin hari kian bertambah banyak 
dan kompleks. Sementara itu, sumber utama ajaran Islam 
(al-Qur’an dan Hadis) tidak memberikan petunjuk secara 
tegas bagaimana mengatasi persoalan itu. Pada saat yang 



16
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

sama mereka tidak memiliki kapasitas untuk menemukan 
jawabannya sendiri melalui ijtihad. Yang terjadi kemudian, 
mereka akan meminta seorang ulama atau organisasi 
keagamaan untuk memberikan jawaban (baca: fatwa) atas 
persoalan yang mereka hadapi. Oleh karena itu fatwa adalah 
termasuk produk hukum seperti fikih. Sedangkan fikih 
sebagai pengetahuan adalah merupakan produk dari fuqahâ 
atau mujtahid yang meniscayakan adanya suatu proses untuk 
menuju produk tersebut melalui dua proses berikut: 

Pertama, upaya memahami nash (teks) atau wahyu, 
yakni al-Qur’ân dan Sunnah secara langsung. Di sini metode 
deduktif mendominasi proses berpikir secara tekstual untuk 
menafsirkan teks dan menerapkannya pada kasus hukum. 
Akan tetapi di sini juga ada pemahaman secara kontekstual. 
Dua macam cara pemahaman ini mendapat porsi yang 
cukup besar dalam kajian ilmu ushûl al-fiqh. Kedua, upaya 
menemukan ketentuan tentang hal-hal yang tidak disebut 
langsung oleh nash atau tidak didapat nash dalam wahyu. 
Upaya ini menggunakan dua model proses berpikir, yaitu: 
1) ketika menggunakan metode analog (qiyâs) atau ketika 
berusaha istidlâl menggunakan salah satu kaidah dari beberapa 
kaidah fikih (al-qawâ‘id al-fiqhîyyah), berarti mujtahid 
masih berpikir secara deduktif, dan 2) sedangkan ketika 
menggunakan metode istishlâh (maslahat) atau istihsân, 
berarti ia menggunakan metode induktif (Shaleh, 2009: 59).

Paradigma fikih mengalami pergeseran kecenderungan 
dari wilayah praktis kepada teoritis. Pergeseran ini terjadi di 
masa tabiin, ini yang menjadi special feature (fitur khusus) 
dan yang membedakan dengan masa Rasulullah dan Khulafa 



17
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

al-Rasyidin. Oleh karena itu, dengan masuknya fikih kepada 
wilayah teori, banyak hukum fikih yang diproduksi dari hasil 
penalaran terhadap teori dibandingkan dengan fikih yang 
dihasilkan dari pemahaman terhadap kasus-kasus yang 
pernah terjadi, lalu disamakan dengan kasus baru (dengan 
metode qiyâs atau ilhâq), sehingga fikih tidak hanya mampu 
menjelaskan persoalan-persoalan wâqiiyyah (aktual), 
namun lebih dari itu. Di samping itu, sejak era inilah gerbang 
perubahan fikih dari sifatnya yang wâqiiyah (aktual) menjadi 
nadhariyyah (teoritis) (Sofwan, 2018). 

Di Indonesia, fatwa-fatwa hukum Islam (fikih) dikeluarkan 
resmi oleh pemerintah adalah melalui lembaga yang bernama 
Mejelis Ulama Indonesia (MUI). Di samping itu, ada juga 
lembaga fatwa yang non pemerintah, yaitu: lembaga fatwa 
yang dikelola oleh Organisai masa (ormas) Islam, seperti 
Nahdlatul Ulama (NU) dengan Lajnah Bahtsul Masa’il (LBM) 
dan Muhammadiyah dengan Majelis Tarjîh (MT) . 

Pedoman fatwa Majelis Ulama Indoneisia ditetapkan 
dalam Surat Keputusan Nomor: U-596/MUI/X/1997. Dalam 
surat ini terdapat tiga bagian proses dalam menentukan 
fatwa, yaitu dasar hukum penetapan fatwa, prosedur fatwa, 
teknik serta kewenangan organisasi dalam menetapkan 
fatwa. Dasar umum penetapan fatwa didasarkan kepada 
dalil-dalil hukum (al-adillah al-ahkâm) yang paling kuat dan 
membawa kemaslahatan bagi umat. Selain itu dasar fatwa 
adalah al-Qur’an, Hadis, ijmâ’, qiyâs dan dalil-dalil hukum 
lainnya. Sedangkan prosedur penetapan fatwa dilakukan 
dengan tahapan dan langkah-langkah yang telah ditetapkan. 
Sedangkan kewenangan MUI adalah memberi fatwa tentang 



18
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

masalah keagamaan yang bersifat umum yang menyangkut 
umat Islam Indonesia secara nasional dan dalam masalah 
agama Islam di daerah yang diduga dapat meluas ke daerah 
lain (Mubarok, 2002: 170-171). Sedangkan untuk menjawab 
persoalan agama yang terkait dengan fikih muamalah 
kontemporer (hukum ekonomi syariah dan perbankan 
syariah), MUI mempunyai sebuah dewan khusus yang 
bernama Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia 
(DSN-MUI).

MUI adalah salah satu lembaga yang aktif merespon 
persoalan-persoalan kontemporer dengan mengeluarkan 
fatwa, melalui komisi fatwa dan DSN-MUI juga tergolong 
komisi fatwa yang secara khusus mengeuarkan fatwa-
fatwa terkait fikih muamalah kontemporer. Fatwa yang 
dihasilkan oleh MUI dan DSN-MUI adalah tergolong fatwa 
kolektif, karena hasil ijtihad beberapa ulama yang terlibat 
di dalamnya. Lahirnya fatwa tidaklah tiba-tiba, ia terlahir 
lewat metode penetepan fatwa yang ilmiah. Adapun metode 
yang digunakan oleh komisi fatwa MUI dan DSN-MUI dalam 
proses penetapan fatwa dilakukan melalui tiga pendekatan, 
yaitu pendekatan nas qath’î, pendekatan qaulî (pendapat 
para mujtahid) dan pendekatan manhâjî yakni manhaj yang 
ditempuh oleh para ulama salaf dan khalaf (Amin, 2008: 
268). Ketiga pendekatan di atas bisa berfungsi sebagai tiga 
urutan pendekatan, yaitu: urutan pertama, pendekatan nas 
qath’î (al-Qur’an dan Sunnah), jika tidak didapati nas, maka 
menggunakan urutan kedua; pendekatan qauli (pendapat 
para mujtahid) yang terdapat dalam kitab-kitab mereka 
dan jika tidak didapat atau tidak sesuai dengan kondisi, 



19
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

maka mengunakan urutan ketiga; pendekatan manhâjî 
(metodologis) yakni manhâj (metode) yang ditempuh oleh 
para ulama salaf dan khalaf. Dari ketiga pendekatan di 
atas, tidak ditemukan metode pendekatan berupa istidlâl 
dengan al-qawâ’id al-fiqhiyyah (kaidah-kaidah fikih) secara 
langsung sebagai dalil mandiri.

PEMBAHASAN

Istidlâl Dengan Al-Qawâ’id al-Fiqhiyyah Perspektif 
Ulama Klasik Dan Kontemporer

Istidlâl disebut juga istinbâth. Ada banyak definisi isti
dlâl yang berbeda-beda menurut ulama usul fikih, namun 
penulis lebih sepakat dengan sebuah istilah kontemporer 
hasil riset disertasi Universitas al-Azhar milik As’ad Abd 
al-Ghanî al-Sayyid al-Kafrâwî dengan judul al-Istidlâl ‘ind 
al-Ushûliyyîn. Ia mendefiniskan istinbâth (istidlâl) yaitu: 
“sebuah penetapan hukum syar’î melalui kaidah-kaidah 
(prinsip-prinsip) kullî (universal) dengan tanpa pertimba
ngan dalil yang rinci atau parsial”. Sedangkan metode istiqrâ 
adalah sebaliknya istinbâth . Adapun definsi istiqrâ yang 
dipilih al-Kafrâwî adalah pendapat al-Syâthibî yang mendefi-
nisikan istiqrâ dengan: “penelitian terhadap persoalan-per-
soalan yang juziyyât (partikular) untuk menetapkan dari
nya sebuah hukum yang ‘âm (universal) baik qath’î maupun 
dhannî ”(al-Kafrâwî, 2005).

Kegunaan atau urgensi kaidah fikih adalah dikarenakan 
fikih merupakan kumpulan berbagai macam aturan hidup 
yang begitu luas karena mencakup berbagai furû’, karena itu 
perlu adanya usaha untuk mensistemasikan hukum-hukum 



20
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

tersebut dalam bentuk kaidah-kaidah kullî yang berfungsi 
sebagai klasifikasi masalah-masalah furû’ menjadi beberapa 
kelompok, dan tiap-tiap kelompok itu merupakan kumpulan 
dari masalah-masalah yang serupa.

Salah seorang ulama besar Yaman, Abû Bakar Ibn Abû 
al-Qâsim al-Ahdal (w. 1035 H) dalam kitabnya “al-Farâ’id al-
Bahiyyah” yang merupakan ringkasan kitab al-Asybâh-nya 
al-Suyûthî mengatakan bahwa sesunguhnya cabang-cabang 
masalah fiqh itu hanya dapat dikuasai dengan kaidah-kaidah 
fiqh, dan menghafal kaidah-kaidah itu termasuk sebesar-
besarnya manfaat (al-Ahdal, tt: 15-17).

Imam Abû Muhammad Izz al-Dîn Ibn Abd. Salâm (w. 660 
H) berpendapat bahwa kaidah-kaidah fiqh adalah sebagai 
jalan untuk mendapatkan maslahat dan menolak mafsadah. 
Menurut al-Subkî (w.771 H), jika seseorang kesulitan dalam 
memahami hukum-hukum cabang dan kaidah-kaidah fikih 
secara bersamaan, maka cukuplah baginya memahami  
kaidah-kaidah fikih dan sumber-sumber pengambilannya saja 
(al-Subkî, 1991: 11-12).

Sebagian ulama mengatakan bahwa yang dikehendaki 
dengan kaidah fikih adalah kaidah-kaidah hukum yang 
bersifat kulliyyah (universal) yang dipetik dari dalil-dalil 
kulliyyah (yaitu al-Qur’an dan Hadis) dan dari maksud syara‘ 
dalam meletakkan mukallaf di bawah beban taklîf dan dari 
memahamkan rahasia tasyrî’ dan hikmahnya. Walau banyak 
ulama telah mengakui pentingnya kegunaan kaidah fiqh 
dalam istinbâth, namun masih terjadi perbedaan pendapat 
antara para ulama tentang “bisakah al-qawâ’id al-fiqhiyyah 



21
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

sebagai dalil atau sumber hukum Islam yang mandiri, tanpa 
didukung oleh ayat-ayat al-Qur’an dan al-Sunnah?”. 

Dalam mazhab Hanafi tidak terdapat konsensus di antara 
mereka mengenai kebolehan berfatwa atau berhujjah dengan 
menggunakan kaidah fikih yang universal. Ibn Nujaym 
al-Hanafi (w. 970 H) sebagaimana dikutip al-Hamawî al-
Hanafi (w. 1098 H) mengatakan: “tidak boleh berfatwa 
dengan mengunakan kaidah fiqh dan dlawâbith fiqhiyyah 
karena sifatnya aghlabiyyah (sebagian besar).” Tetapi bila 
diperhatikan, ternyata tidak semua kaidah itu aghlabiyyah, 
ada kaidah yang sifatnya kulliyyah sebagaimana diindikasikan 
dalam kitab al-Furûq karya al-Qarâfî (w. 684 H) yang menukil 
dari al-Amîrî (w.524 H). Oleh karena itu, Ibn Nujaym secara 
implisit menyatakan bahwa kaidah yang sifatnya kulliyyah 
boleh dijadikan hujjah (sumber) hukum Islam. Begitu pula 
para penyusun kitab Majjalat al-Ahkâm al-‘Adliyyah yang 
mayoritas bermazhab Hanafi sependapat dengan Ibn Nujaym 
sebagaimana ia tulis dalam muqaddimah kitab al-’Asybâh 
wa al-Nadhâ’ir -nya, bahkan ia menggolongkan kaidah fikih 
yang kulliyyah itu pada hakikatnya adalah ilmu ushûl fiqh 
(Ibn Nujaym, 1999: 14).

Mazhab Maliki menempatkan kadiah-kaidah fikih sejajar 
dengan ilmu ushûl fiqh, karena kaidah itu dapat memperjelas 
metodologi berfatwa. Dengan demikian kaidah fikih dapat 
dijadikan sebagai sumber hukum Islam. Setiap putusan 
hukum yang bertentangan dengan dalil serta kaidah yang 
disepakati oleh para ulama, maka putusannya batal (al-
Kharâsyî, tt: 448).



22
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

Menurut mazhab Syafi’i kaidah fiqhiyyah dapat dijadikan 
hujjah dan sangat signifikan eksistensinya dalam fikih. Imam 
al-Suyûthî (w. 911 H) menjelaskan bahwa ilmu kaidah-kaidah 
fikih adalah ilmu yang agung dapat menyingkap hakikat, 
dasar-dasar dan rahasia fikih, dapat mempertajam analisis 
fikih serta memberikan kemampuan untuk mengindentifikasi 
berbagai persoalan yang tak terhingga banyaknya sepanjang 
masa depan cara al-ilhâq dan al-takhrîj. Dengan demikian 
kaidah fikih dapat dijadikan sebagai hujjah atau sumber 
hukum (al-Suyûthî, 2010: 6). al-Zarkasyî (w. 794 H) lebih jauh 
mengemukakan bahwa kaidah fikih dapat menjadi semacam 
instrumen bagi seorang pakar hukum dalam mengindentifikasi 
ushûl al-madzhab (pokok pikiran mazhab) dan dalam 
menyingkap dasar-dasar fikih (al-Munawar, 2001: 72-74). 

Akan tetapi tidak semua ulama mazhab Syafi’i satu 
kata dalam hal ini, karena al-Juwaynî (w. 478 H) dalam 
kitabnya al-Ghayatsî mengatakan bahwa tujuan akhir 
mengemukakan kaidah fikih yang ia pakai, adalah untuk 
memberi isyarat dalam rangka mengindentifikasi metode 
dipakai, bukan untuk istidlâl dengan kaidah. Ungkapan al-
Juwaynî ini memberikan indikasi bahwa kaidah fikih tidak 
dapat dijadikan sebagai hujjah. Ini berarti bahwa mazhab 
Syafi’i tidak menerima kaidah fikih sebagai hujjah, karena 
sebagaimana telah dijelaskan, bahwa indikasinya justru 
sebaliknya, yaitu mendukung kehujjahan kaidah fikih dalam 
mazhab Syafi’i. Bahkan pendiri mazhabnya pun banyak 
menggunakan kaidah fikih dalam menyelesaikan kasus yang 
disampaikan kepadanya. Hal ini diikuti oleh sebagian besar 
fuqahâ syâfi’iyyah terutama dalam memecahkan berbagai 



23
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

persoalan yang tidak secara tegas dijelaskan hukumnya oleh 
nash (al-Munawar, 2001: 72-74).

Mazhab Hanbali sebagaimana diungkap al-Munawar 
(2001) telah menetapkan kaidah fikih pada posisinya yang 
istimewa. Hal ini dapat dilihat dari pendapat beberapa tokoh 
mazhab Hanbali yang sekaligus dapat dijadikan parameter 
dalam mengkaji ke-hujjah-an kaidah fikih dalam istinbâth 
hukum seperti Ibn Taymiyyah (w. 728 H) dalam kitabnya 
al-Qawâ’id al-Nuraniyyah, Ibn Qayyim (w. 751 H) dalam 
kitabnya I’lâm al-Muwaqqi’în, Ibn Rajab (w. 790 H) dalam 
kitabnya Qawâ’id fî al-Fiqh al-Islâmî dan Ibn al-Najjâr dalam 
kitabnya al-Kawkab al-Munîr. Mereka semua menjadikan 
kaidah fikih sebagai hujjah atau dalil dalam istinbâth sebuah 
hukum, terutama dalam kasus-kasus yang tidak dijelaskan 
oleh nash, tetapi ada indikasi yang menunjukkan bahwa 
mereka mendahulukan Hadis lemah dari pada kaidah fikih.

Sedangkan ulama kontemporer seperti ‘Abdul ‘Azîz 
Muhammad ‘Azâm (1999: 25-26) menjelaskan bahwa 
kaidah fikih dapat dianggap sebagai dalil syarak yang 
memungkinkan menggali hukum dari padanya, jika 
sumber kaidah fikih itu adalah al-Quran dan al-Sunnah. 
Ini karena berhujjah dengan kaidah-kaidah fikih seperti itu 
muncul dari berhujjah dengan sumbernya yaitu al-Quran 
dan Sunnah, seperti lima kaidah pokok. Hal ini berbeda 
dengan kaidah-kaidah fikih yang didasarkan para ahli fikih 
atas hasil istiqrâ (penelitian induktif) mereka terhadap 
masalah-masalah fikih yang saling menyerupai, karena 
kaidah-kaidah fikih seperti ini menjadi perbincangan dan 
perbedaan pendapat para ahli fikih dalam berhujjah dengannya. 



24
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

Sebagian ulama, seperti Ibn Farhûn (w. 799 H.) berpendapat 
bahwa kaidah fikih yang terlahir lewat hasil istiqrâ ini tidak 
bisa dijadikan sebagai hujjah atau dalil dalam istinbâth 
sebuah hukum, namun sebagian ulama yang lain, seperti al-
Qarâfî (w. 684) dan Ibn ‘Arafah yang juga dari mazhab Maliki 
berpendapat sebaliknya; artinya, boleh menjadikan kaidah 
fikih yang terlahir lewat hasil istiqrâ ini dijadikan sebagai 
hujjah atau dalil mandiri dalam istinbâth sebuah hukum.

Kemudian lebih lanjut ‘Azâm (1999: 27) berusaha 
mengkompromikan kedua perbedaan pendapat di atas 
dengan mengatakan bahwa “sesungguhnya seorang qadi atau 
mufti tidak diperbolehkan bersandar kepada kaidah fikih 
hasil istiqrâ yang dijadikan sebagai dalil mandiri itu, jika 
telah ditemukan nas fikih lain yang bisa dijadikan sandaran 
hukum (jurusprodensi). Adapun ketika tidak ditemukan 
dalil dari nash fikih sama sekali, karena belum dibahas oleh 
para ulama, sedangkan ditemukan salah satu kaidah fikih 
-hasil istiqrâ yang bisa mencakup masalah tersebut-, maka 
dibolehkan mendasarkan fatwa atau putusan melalui kaidah 
fikih tersebut.”

Adapun Alî Ahmad al-Nadwî (1994: 331) menjelaskan 
tentang persoalan “apakah boleh kaidah fikih dijadikan sebagai 
dalil yang dapat dijadikan dasar dalam menggali hukum?” 
Menurutnya, kaidah fikih tidak dapat dijadikan sebagai 
dalil hukum, kecuali mempunyai sifat lain, yaitu kaidah 
fikih tersebut merupakan sebuah dalil ushûlî atau merupakan 
Hadis Nabi Muhammad SAW. Jika demikian, maka kaidah 
fikih tersebut dapat dijadikan sebagai dalil dalam menggali 
hukum, mengeluarkan fatwa, dan menetapkan keputusan, 



25
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

karena semata-mata berpijak pada dalil ushûlî dan Hadis Nabi 
SAW tersebut. Kemudian ia menjelaskan bahwa tidak boleh 
berpegang kepada kaidah fikih itu, jika terdapat nash (teks) 
fikih. Akan tetapi, jika sebuah peristiwa tidak ditemukan 
nash fikih sama sekali, maka dibolehkan bersandar kepada 
kaidah fikih dalam memberikan fatwa dan keputusan, kecuali 
yakin atau diduga adanya perbedaan antara kaidah fikih 
dengan masalah yang baru tersebut.

Berbeda dengan dua pendapat sebelumnya, al-Qardlâwî 
(2010: 13-14) menegaskan bahwa jika seorang ahli fikih tidak 
menemukan sebuah nash yang juz’î (partikular) dalam sebuah 
masalah, maka ia boleh mendasarkan ketetapan hukumnya 
melalui kaidah-kaidah fikih yang kullî. Ini adalah metode 
yang banyak ditempuh oleh para ulama, sehingga kebutuhan 
terhadap kaidah-kaidah fikih kullî tetap mutlak diperlukan, 
bahkan sekalipun ada dalil nas yang juz’î sebagaimana masih 
dibutuhkannya rujukan hukum dari pandangan maqâshid. 

Dari beberapa pendapat ulama di atas, dapat diambil 
kesimpulan bahwa mereka terbagi menjadi tiga kelompok 
besar dalam memandang; apakah kaidah-kaidah fikih bisa 
dijadikan rujukan langsung dalam istinbâth hukum Islam? 
yaitu: 1) mereka yang secara mutlak menolak kaidah fikih 
sebagai rujukan langsung dalam istinbâth hukum Islam; 2) 
mereka yang secara mutlak membolehkan kaidah-kaidah 
fikih dijadikan sebagai dalil atau rujukan langsung dalam 
istinbâth hukum Islam dan; 3) mereka yang berada di 
tengah-tengah, yaitu: boleh menjadikan kaidah fikih sebagai 
dalil dengan satu syarat, yaitu kaidah itu harus bersumber 
secara deduktif yang berasal dari dalil naqlî (al-Qur’an dan 



26
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

al-Sunnah) dan bukan hasil ijtihad akal (nalar) fuqahâ secara 
induktif.

Dari tiga perbedaan pendapat di atas, penulis lebih 
sependapat dengan pendapat kedua, yaitu: boleh secara 
mutlak menjadikan kaidah-kaidah fikih sebagai dalil 
atau rujukan langsung; baik kaidah yang bersumber dari 
dalil naqlî maupun aqlî, karena kedua dalil tersebut telah 
diterima para ulama ushûl fiqh sebagai dalil dalam istinbâth 
hukum Islam. Di samping itu, aplikasi kaidah fikih terhadap 
masalah-masalah kontemporer, terutama dalam bidang 
fikih muamalah, seperti perbankan syariah sudah tidak 
diragukan lagi bahwa ilmu dan al-qawâ’id al-fiqhiyyah 
akan mengantarkan seorang ulama untuk dapat melakukan 
istinbâth terhadap masalah-masalah fikih, khususnya 
masalah kontemporer dengan baik dan cepat. 

Pilihan penulis pada pendapat kelompok kedua di atas 
-yang membolehkan secara mutlak istinbâth dengan kaidah-
kaidah fikih- adalah didasarkan pada beberapa argumentasi 
salah seorang ulama kontemporer, yaitu Muhammad Shidqî 
Ibn Ahmad al-Bûrnû (1997: 41) yang berpendapat bahwa  
“bagaimana kita bisa menerima kaidah fikih yang bersumber 
dari al-Qur’an dan al-Sunnah sebagai dalil istinbâth hukum, 
tapi kita menolak kaidah fikih yang bersumber dari ijtihad 
para ulama secara induktif (al-istiqrâ)?.” Padahal kita tahu 
bahwa semua kaidah fikih yang telah digali dan diijtihadi 
mereka (secara induktif) -dari masalah-masalah fikih yang 
terdapat dalam kitab-kitab fikih para imam mazhab atau 
dinukil dari kitab-kitabnya- itu semua tidaklah keluar dari 
poros dalil-dalil hukum syarak, baik yang pokok atau cabang. 



27
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

Bahkan al-Bûrnû (1997: 45-49) membuat jawaban yang 
sangat logis untuk membantah 2 (dua) argumentasi ulama 
yang menolak menjadikan kaidah fikih hasil ijtihad ulama 
sebagai dalil istinbâth hukum, yaitu: pertama, mereka 
berargumentasi bahwa tidak layaknya kaidah fikih hasil ijtihad 
sebagai dalil istinbâth hukum adalah dikarenakan kaidah-
kaidah fikih itu adalah buah (hasil) dari persoalan-persoalan 
furû’ (cabang) yang bermacam-macam, maka tidak masuk 
akal, ketika ia dijadikan sebagai dalil istinbâth hukum untuk 
persoalan furû’ yang lain? Lalu al-Bûrnû menjawab bahwa 
sesungguhnya semua kaidah dalam setiap ilmu pengetahuan 
adalah berdiri di atas ilmu pengetahuannya masing-masing 
dan ia merupakan buah dari ilmu pengetahuan itu. Misalnya, 
kaidah-kaidah (metode) ushûl fiqh mazhab Hanafi yang 
melakukan istinbâth lewat persoalan-persoalan furû’ ulama 
mazhab Hanafi terdahulu yang ada dalam kitab-kitab fikih 
mereka (jurisprodensi) dan bukankah kita bisa menerima 
metode mereka (metode Hanafi). Begitu juga, kaidah-kaidah 
bahasa Arab yang terbentuk dari ijtihad para ulama bahasa 
Arab lewat furû’ yang berupa ucapan-ucapan orang Arab 
yang belum tercampur bahasa asing dan apakah lalu kita 
juga akan berkata; ”tidak boleh menggunakan kaidah-kaidah 
bahasa Arab, karena ia juga lahir lewat furû’ ?.”

Kedua, mereka berargumentasi bahwa tidak layaknya 
kaidah fikih hasil ijtihad sebagai dalil istinbâth hukum 
adalah dikarenakan sebagian besar kaidah-kaidah fikih itu 
memiliki beberapa pengecualian, sehingga dikhawatirkan 
terjadi kesalahan dalam melakukan istinbâth, karena 
ternyata hukum yang ditetapkan lewat kaidah fikih itu 



28
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

adalah pengecualiannya. Maka al-Bûrnû menjawab bahwa 
persoalan pengecualian tidak hanya ada pada kaidah fikih, 
namun ada pada semua dalil termasuk al-Qur’an, seperti 
Q.S. al-Baqarah: 275 yang menyatakan dengan tegas bahwa 
Allah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba. Lalu 
bukankah ada beberapa pengecualian dari jual beli itu, karena 
ternyata ada jual beli yang tidak halal (haram). Apa kemudian 
kita tidak bisa menjadikan beberapa ayat al-Qur’an sebagai 
dalil hanya karena ada pengecualian? 

Oleh karena itu, pendapat yang paling kuat adalah 
pendapat ulama yang menerima kaidah fikih sebagai hujjah 
secara mutlak, baik yang bersumber al-Qur’an dan al-
Sunnah atau ijtihad ulama. Maka, ketika menjadikan kaidah 
fikih sebagai hujjah atau dalil untuk istinbâth hukum Islam 
adalah berarti mengaplikasikan kaidah fikih secara deduktif. 
Oleh sebab itu, proses terbentuknya (perumusan) kaidah 
fikih adalah dihasilkan secara induktif, namun diaplikasikan 
secara deduktif sebagaimana menjadi ciri kaidah fikih. 

Ciri-ciri kaidah fikih dalam struktur hukum Islam adalah 
sebagai suatu kesatuan sistem (Islamic law system) yang 
terdiri atas empat unsur. Unsur pertama adalah sumber 
hukum, yakni al-Qur’an dan Sunnah, yang memuat berbagai 
dalil normatif. Unsur kedua adalah usul fikih, yang memuat 
berbagai kaidah pokok untuk diaplikasikan dalam penggalian 
hukum (istinbâth) dari dalil normatif itu. Unsur ketiga ialah 
fikih, yakni substansi fikih yang rinci (al-far‘) mencakup 
beberapa bidang, seperti ibadah, muamalah, siyasah dan 
lainnya. Unsur ke-empat adalah kaidah fikih, yang disimpulkan 
dari substansi fikih itu sendiri (Bisri: 2003: 76-77). 



29
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

Pola hubungan kesatuan sistem keempat unsur tersebut 
dapat diilustasikan dengan gambar berikut ini:

Gambar 1: Pola Hubungan dalam Proses Perumusan Kaidah 
Fikih (Bisri: 2003: 102).

Alhasil, sebagai dua sumber utama dalam sistem 
yurisprudensi Islam, al-Qur’an dan al-Sunnah tentu saja 
mempunyai pengaruh besar dalam penyusunan kaidah-kaidah 



30
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

fikih. Keberpengaruhan ini bisa dipahami karena kaidah-
kaidah hukum itu tetap bersumber dari kedua sumber pokok 
tersebut, namun sebagaimana fikih ada yang bersumber dari 
dalil naqli (al-Qur’an dan al-Sunnah) dan dalil aqli (nalar 
akal) dengan ijtihad, maka begitu juga lahirnya kaidah-kaidah 
fikih ada yang bersumber dari dalil naqli dan juga aqli. Kedua 
sumber dalil tersebut sama-sama melahirkan kaidah-kaidah 
fikih lewat cara induktif (al-istaqrâi).

Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah Sebagai 
Dalil Ijtihad Dalam Penetapan Fikih Muamalah 
Kontemporer (Fatwa Ekonomi Syariah) Oleh DSN-
MUI

Metode penetapan fatwa (al-manhaj fî itsbâth al-
fatwâ) yang digunakan DSN-MUI adalah metode yang 
dikembangkan komisi fatwa MUI, karena DSN-MUI juga 
bagian dari komisi fatwa MUI dalam bidang ekonomi dan 
perbankan syariah. Adapun metode yang digunakan oleh 
komisi fatwa MUI dalam proses penetapan fatwa dilakukan 
melalui tiga pendekatan, yaitu pendekatan nas qath’i, 
pendekatan qauli (pendapat para mujtahid) dan pendekatan 
manhaji yakni metode yang ditempuh oleh para ulama salaf 
dan khalaf (Amin, 2008: 268).

 Ketiga pendekatan di atas bisa berfungsi sebagai tiga 
urutan pendekatan, yaitu: urutan pertama, pendekatan nash 
qath’i (al-Qur’an dan Sunnah), jika tidak didapati nash, maka 
menggunakan urutan kedua; pendekatan qauli (pendapat 
para mujtahid) yang terdapat dalam kitab-kitab mereka 
dan jika tidak didapat atau tidak sesuai dengan kondisi, 



31
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

maka mengunakan urutan ketiga; pendekatan manhaji 
(metodologis) yakni manhaj (metode) yang ditempuh oleh 
para ulama salaf dan khalaf. 

Artinya, pendekatan nash qath’i dilakukan dengan 
berpegang kepada nash al-Qur’an atau Hadis untuk sesuatu 
masalah, jika masalah itu terdapat dalam nash al-Qur’an 
ataupun Hadis secara sharîh (jelas). Sedangkan apabila tidak 
terdapat dalam nash qath’i, maka penetapan fatwa dilakukan 
dengan pendekatan qauli dan manhaji. Pendekatan qauli 
dilakukan, jika penetapan fatwa dapat dicukupi oleh 
pendapat dalam kitab-kitab para ulama yang diakui (al-kutub 
al-mu’tabarah) dan hanya terdapat satu pendapat (qaul), 
kecuali jika qaul yang ada dianggap tidak cocok lagi untuk 
dipegangi, karena sangat sulit untuk dilaksanakan (ta’adzur 
al-’amal atau su’ûbah al-’amal) atau karena illat-nya sudah 
berubah. Dalam hal ini perlu dilakukan telaah ulang (i’âdat 
al-nazhar). Melakukan telaah ulang merupakan kebiasaan 
para ulama terdahulu, sebab mereka tidak terpaku terhadap 
teks-teks hukum yang ada bila teks-teks tersebut sudah tidak 
tepat lagi untuk dipegangi. Kemudian apabila jawaban tidak 
dapat dicukupi oleh nash qathi dan qauli, maka jawaban 
dilakukan melalui pendekatan manhaji. Pendekatan manhaji 
dilakukan melalui ijtihâd jamâ’i (ijtihad kolektif), dengan 
menggunakan metode: ilhâqi, al-jam’ wa al-taufîq dan 
tarjîhi (Amin, 2008: 268-269).

Metode ilhâqi adalah menyamakan hukum suatu kasus 
yang belum ada ketentuan hukumnya dengan kasus yang 
telah ada hukumnya dalam kitab-kitab fikih. Metode ini 
mirip dengan metode qiyâs. Hanya saja, qiyâs adalah analog 



32
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

suatu hukum kepada hukum lain yang mempunyai kesamaan 
illat yang hukum tersebut berdasarkan al-Qur’an, al-Sunnah 
atau ijma’ dan bukan berdasar pendapat ulama dalam kitab 
fikih sebagaimana ilhâq. Adapun metode al-jam’ wa al-
taufîq adalah penetapan fatwa didasarkan pada hasil usaha 
penemuan titik temu diantara pendapat-pendapat mazhab, 
jika terjadi khilâfiyyah (perbedaan) di kalangan imam 
mazhab. Apabila usaha al-jam’ wa al-taufîq tidak berhasil, 
maka penetapan fatwa dilakukan melalui metode tarjîhi, yaitu 
upaya untuk menyeleksi dan memilih pendapat yang paling 
râjih (kuat) dengan menggunakan metode perbandingan 
mazhab (muqâran al-madzâhib) dan dengan menggunakan 
kaidah-kaidah usul fikih perbandingan mazhab juga. 

Walaupun DSN-MUI menetapkan urutan pendekatan 
dalam penetapan fatwa seperti dijelaskan di atas, namun 
kenyataannya dari 75 sampel fatwa (dari tahun 2000-2009) 
DSN-MUI (dari jumlah total fatwa terakhir 156 di tahun 2023) 
-yang dijadikan contoh sampel dalam makalah ini- ternyata 
seluruhnya menggunakan ketiga pendekatan itu secara 
bersamaan. Ketiga pendekatan tersebut dijabarkan (dirinci) 
menjadi tujuh (7) sumber hukum yang digunakan DSN MUI 
dalam menetapkan fatwa, yaitu: al-Qur’an, al-Sunnah/Hadis, 
ijmâ’, qiyâs, kaidah fikih, fikih/pendapat ulama dan sumber 
lain yang masih diperselisihkan ulama penggunaannya, 
seperti ‘urf (adat/tradisi) dan lain-lain. Dari ketujuh sumber 
di atas, sumber al-Sunnah digunakan sebanyak 75 kali dari 
75 fatwa DSN-MUI yang menjadi obyek kajian ini. Berarti 
sumber al-Sunnah mencapai 100 %. Sedangkan al-Qur’an 
digunakan sebanyak 72 kali atau 96 %. Berarti ada tiga fatwa 



33
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

atau 4% yang tidak didapat sumber al-Qur’an dari 75 sampel 
fatwa DSN-MUI. Adapun ijmâ’ digunakan sebanyak 23 kali; 
qiyâs 5 kali; kaidah fikih 73 kali; fikih/pendapat ulama 36 
kali; dan sumber lain (berupa maslahah dan ‘urf) sebanyak 
satu kali. 

Untuk lebih jelas jumlah penggunaan dan persentase 
masing-masing sumber hukum dapat dilihat pada table 
berikut ini:

No Sumber Hukum Jumlah 
Penggunaan %

1 Al-Qur’an 72 kali 0,96%
2 Al-Sunnah/Hadis 75 kali ,100%
3 Ijmâ’ 23 kali 30,6%
4 Qiyâs 5 kali 06,6%
5 Kaidah Fikih 73 kali 97,3%
6 Fikih/Pendapat Ulama 36 kali 048%
7 Sumber Lain (Mashlahah & ‘Urf) 1 kali 01,3%

Tabel 1: Jumlah dan Persentase Sumber Hukum dalam Fatwa 
DSN-MUI

Sebagaimana telah dijelaskan di atas bahwa metode 
yang digunakan oleh DSN-MUI dalam proses penetapan 
fatwa dilakukan melalui tiga pendekatan, yaitu pendekatan 
nash qath’i, pendekatan qauli (pendapat para mujtahid) 
dan pendekatan manhaji yakni metode yang ditempuh oleh 
para ulama salaf dan khalaf, maka penetapan fatwa yang 
didasarkan pada al-Qur’an dan al-Sunnah/Hadis adalah 
termasuk dalam kategori pendekatan pertama (nash qath’i). 
Adapun penetapan fatwa yang didasarkan pada ijmâ’, kaidah 
fikih dan fikih/pendapat ulama adalah termasuk dalam 



34
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

kategori pendekatan kedua, yaitu pendekatan qauli (pendapat 
para mujtahid). Sedangkan penetapan fatwa yang didasarkan 
pada qiyâs dan sumber lain (berupa mashlahah dan ‘urf) 
adalah dapat digolongkan kepada pendekatan ketiga, yaitu: 
pendekatan manhaji.

Pendekatan Sumber Hukum Jumlah 
Penggunaan %

Nash Qath’i
Al-Qur’an 72 kali 

0,98%
Al-Sunnah/Hadis 75 kali

Qauli 

Ijmâ’ 23 kali

58,6%Kaidah Fikih 73 kali

Fikih/Pendapat Ulama 36 kali

Manhaji
Qiyâs 5 kali

0,4%
Sumber Lain (Mashlahah & ‘Urf) 1 kali

Tabel 2: Persentase Pendekatan dalam Fatwa DSN-MUI

Dari data dalam tabel di atas, terlihat dengan jelas 
bahwa pendekatan yang dominan digunakan DSN-MUI 
adalah pendekatan pertama yang berupa nash qath’i yang 
mencapai 98 %. Urutan kedua adalah pendekatan kedua, 
yaitu pendekatan qauli yang mencapai 58,6 %. Berarti selesih 
dengan pendekatan pertama sangat jauh, karena hampir 
40 %. Sedangkan urutan ketiga adalah pendekatan ketiga, 
yaitu pendekatan Manhaji yang hanya mencapai 4 %. Hal 
ini menunjukkan bahwa tiga pendekatan di atas, disamping 
berfungsi sebagai urutan penetapan (skala prioritas), juga 
berfungsi sebagai dominasi. Hal ini juga menggambarkan 
bahwa ijtihad para ulama Indonesia yang berada di dalam 
system DSN-MUI belum berani berijtihad secara langsung, 
terbukti dengan metode manhaji yang merupakan metode 



35
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

ijtihad yang banyak dipakai ulama (klasik) ternyata tidak 
dipakai dengan maksimal, seperti metode mashlahah. 
Padahal DSN-MUI banyak menggunakan kaidah fikih tentang 
maslahah, maka semestinya DSN-MUI juga memakai metode 
mashlahah, karena para ulama yang menetapkan kaidah 
fikih mashlahah adalah didasarkan pada metode mashlahah 
terlebih jika mashlahah ‘ammah (kemaslahatan umum).

Sebagaimana telah dijelaskan di atas bahwa penggunaan 
kaidah fikih sebagai dasar penetapan fatwa DSN-MUI 
adalah 73 kali dari 75 fatwa yang diteliti atau 97,3 %. Hal 
itu menunjukkan signifikannya peran kaidah fikih dalam 
penetapan fatwa DSN-MUI. Adapun kaidah-kaidah fikih 
yang digunakan sebagai sumber penetapan fatwa dan 
persentasenya (kuantitas) adalah sebagaimana terlihat dalam 
table berikut ini:

No Kaidah Fiqh & Arti Jumlah % Urutan

1

على  الدليل  يدل  ان  إلا  الإباحة  المعاملات  في  الأصل 
تحريمها

73 kali ,100% KesatuPada dasarnya semua bentuk muamalah 
boleh dilakukan kecuali ada dalil yang 
mengharamkanya

2
لَا ضَرَرَ وَلَا ضِرَارَ

15 kali 20,5% KelimaTidak boleh membahayakan diri sendiri 
maupaun orang lain

3

درء المفاسد مقدم على جلب المصالح

8 kali 10,9% KetujuhMenghindarkan mafsadat (kerusakan, 
bahaya) harus didahulukan atas 
mendatangkan kemaslahatan

4
رَرُ يزَُالُ الضَّ

15 kali 20,5% KelimaBahaya (beban berat, kerugian) harus 
dihilangkan



36
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

No Kaidah Fiqh & Arti Jumlah % Urutan

5
أينما وجدت المصلحة فثمّ حكم الله

11 kali 15,1% KeenamDi mana terdapat kemaslahatan, di sana 
terdapat hukum Allah

6

كل قرض جر منفعة فهو ربا

1 kali 01,3% KesebelasSetiap utang piutang yang mendatangkan 
manfaat (bagi yang berpiutang, muqridh) 
adalah riba

7
رَرُ يدُْفَعُ بِقَدْرِ الْإِمْكَانِ الضَّ

6 kali 08,2% KesembilanSegala mudharat harus dihindarkan 
sedapat mungkin

8
يْسِيرَ لِبُ التَّ ةُ تَجْ الْمَشَقَّ

17 kali 23,2% Keempat
Kesulitan itu dapat menarik kemudahan

9
رُورَةِ لُ مَنْزِلَةَ الضَّ الْحَاجَةُ تُنَزَّ

21 kali 28,7% KeduaKeperluan itu dapat menduduki posisi 
darurat

10

الثابت بالعرف كالثابت بالشرع

18 kali 24,6% Ketiga
Sesuatu yang berlaku berdasarkan 
adat kebiasaan sama dengan sesuatu 
yang berdasarkan syara’ (selama tidak 
bertentangan dengan syariat)

11
عيَةِ مَنُوطٌ بِالْمَصْلَحَةِ فُ الإمام عَلَى الرَّ تَّصَرُّ

7 kali 09,5% KedelapanTindakan pemegang otoritas terhadap 
rakyat mengikuti maslahat

12
فَ فِي مِلْكِ الْغَيْرِ بِلَا إذْنِهِ لَا يَجُوزُ لِأَحَدٍ أَنْ يَتَصَرَّ

1 kali 01,3% KesebelasTidak boleh melakukan perbuatan hukum 
atas milik orang lain tanpa seizinnya

13
ابِعُ تَابِعٌ التَّ

2 kali 02,7% KesepuluhYang mengikuti itu sama hukumnya 
dengan yang diikuti

14
الأجر على قدر المشقة

1 kali 01,3% KesebelasUjrah/kompensasi sesuai dengan tingkat 
kesulitan (kerja)

Tabel 3: Kaidah-kaidah Fikih yang digunakan DSN-MUI



37
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

Dari tabel di atas terlihat jelas bahwa ada 14 kaidah fikih 
yang dijadikan rujukan penetapan fatwa oleh DSN-MUI 
adalah didapati kaidah fikih (yang artinya) “pada dasarnya 
semua bentuk muamalah boleh dilakukan kecuali ada dalil 
yang mengharamkanya ” adalah yang paling banyak dirujuk, 
bahkan mencapai 100 %. Pada urutan terbanyak kedua adalah 
kaidah “keperluan itu dapat menduduki posisi darurat”, 
namun hanya 21 kali atau 28,7 %. Sedangkan pada urutan 
terbanyak ketiga adalah kaidah fikih (yang artinya) “sesuatu 
yang berlaku berdasarkan adat kebiasaan sama dengan 
sesuatu yang berdasarkan syara’ (selama tidak bertentangan 
dengan syariat)” sebanyak 18 kali (24,6 %). Sebetulnya 14 
belas kaidah di atas dapat diringkas menjadi tujuh (7) tipologi 
kaidah, yaitu seperti dalam tabel berikut:

No Tipologi Kaidah Kaidah Fiqh & Arti

1 Keyakinan (kaidah 
kubra): 

كِّ الْيَقِينُ لَا يزَُولُ بِالشَّ

الأصل في المعاملات الإباحة إلا ان يدل الدليل على تحريمها
Pada dasarnya semua bentuk muamalah boleh 
dilakukan kecuali ada dalil yang mengharamkanya

2 Kesulitan & Kemudahan 
(kaidah kubra):

يْسِيرَ لِبُ التَّ ةُ تَجْ الْمَشَقَّ

يْسِيرَ لِبُ التَّ ةُ تَجْ الْمَشَقَّ
Kesulitan itu dapat menarik kemudahan

رُورَة لُ مَنْزِلَةَ الضَّ الْحَاجَةُ تُنَزَّ
Keperluan itu dapat menduduki posisi darurat

الأجر على قدر المشقة
Ujrah/kompensasi sesuai dengan tingkat kesulitan 
(kerja)

3 Bahaya dan Maslahat 
(kaidah kubra): 

لَا ضَرَرَ وَلَا ضِرَارَ

لَا ضَرَرَ وَلَا ضِرَارَ
Tidak boleh membahayakan diri sendiri maupun 
orang lain

درء المفاسد مقدم على جلب المصالح
Menghindarkan mafsadat (kerusakan, bahaya) ha-
rus didahulukan atas mendatangkan kemaslahatan



38
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

No Tipologi Kaidah Kaidah Fiqh & Arti

رَرُ يزَُالُ الضَّ
Bahaya (beban berat, kerugian) harus dihilangkan

أينما وجدت المصلحة فثمّ حكم الله
Di mana terdapat kemaslahatan, di sana terdapat 
hukum Allah

رَرُ يدُْفَعُ بِقَدْرِ الْإِمْكَانِ الضَّ
Segala mudharat harus dihindarkan sedapat 
mungkin

عيَةِ مَنُوطٌ بِالْمَصْلَحَةِ فُ الإمام عَلَى الرَّ تَّصَرُّ
Tindakan pemegang otoritas terhadap rakyat 
mengikuti maslahat

4 Adat & Tradisi (kaidah 
kubra):

مَةٌ   الْعَادَةُ مُحَكَّ

الثابت بالعرف كالثابت بالشرع
Sesuatu yang berlaku berdasarkan adat kebiasaan 
sama dengan sesuatu yang berdasarkan syara’ 
(selama tidak bertentangan dengan syariat)

5 Perbuatan hukum فَ فِي مِلْكِ الْغَيْرِ بِلَا إذْنِهِ لَا يَجُوزُ لِأَحَدٍ أَنْ يَتَصَرَّ
Tidak boleh melakukan perbuatan hukum atas 
milik orang lain tanpa seizinnya

6 Pengikut ابِعُ تَابِعٌ التَّ
Yang mengikuti itu sama hukumnya dengan yang 
diikuti

7 Batasan Riba كل قرض جر منفعة فهو ربا
Setiap utang piutang yang mendatangkan manfaat 
(bagi yang berpiutang, muqridh) adalah riba

Tabel 4: Tipologi Kaidah Fiqh dalam Fatwa DSN-MUI

Dari table di atas tergambar bahwa empatbelas (14) 
kaidah fikih yang digunakan DSN-MUI itu hakikatnya hanya 
bersumber dari 7 tipologi kaidah saja. Kemudian dari table 
itu juga terlihat bahwa terdapat dua teks kaidah kubrâ 
dan cabang-cabangnya yang banyak digunakan oleh DSN-
MUI; al-dlarar yuzâl dan al-masyaqqah tajlib al-taysîr. 
Sedangkan kaidah dua kaidah kubrâ: al-yaqîn lâ yuzâl bi al-



39
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

syakk dan al-‘âdah muhakkamah tidak digunakan langsung, 
tetapi menggunakan salah satu cabangnya, bahkan cabang 
kaidah al-yaqîn lâ yuzâl bi al-syakk digunakan 100 %. Hanya 
satu kaidah kubrâ yang tidak digunakan, yaitu al-umûr bi 
maqâshidihâ. Adapun sisa kaidah yang bukan kaidah kubrâ 
yang digunkan DSN-MUI adalah hanya tiga kaidah saja, yaitu 
kaidah lâ yajûz li ahad an yatasyarraf fî milk al-ghair illa bi 
idznih, kull qardh jarra manfa’ah fahuwa ribâ dan kaidah 
al-tâbi’ tâbi’. 

Berikut ini adalah analisis dari 14 masing-masing kaidah 
fikih di atas yang sesuai urutan terbanyak yang digunakan 
oleh DSN-MUI, namun yang akan dibahas hanya 5 kaidah 
fikih saja sesuai urutan kuantitas penggunaannya:

1.	 al-ashl fî al-mu’âmalât al-ibâhah; teks kaidah ini tidak 
penulis temukan dalam kitab kaidah fiqh klasik, seperti 
al-Asybâh wa al-Nadhâ’ir karya al-Suyûthi dan tidak 
juga ditemukan pada kitab kaidah fikih kontemporer, 
seperti al-Qawâ’id al-Fiqhiyyah karya ‘Ali Ahmad al-
Nadwi, akan tetapi dalam kitab kaidah fikih kontemporer 
lainnya, yaitu karya Athiyah Adlân Athiyah Ramadlan 
yang berjudul ”Mawsû‘ah al-Qawâ‘id al-Fiqhiyyah: 
al-Munadhamah li al-Mu‘âmalât al-Mâliyyah al-
Islâmiyyah wa Dawruhâ fî Tawjîh al-Nadhm al-
Mu‘âshirah” penulis mendapati kaidah lain yang semisal, 
yaitu kaidah yang berbunyi ”al-ashl fî al-mu’awadlât 
al-ibâhah (hukum asal bagi transaksi bisnis/komersil 
adalah boleh)” yang dalam penjelasannya, Ramadlân 
menerangkan bahwa hukum asal bagi jual beli dan 
berbagai akad bisnis/komersil adalah boleh, kecuali 



40
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

ada dalil yang mengharamkannya, bahkan Ramadlân 
memperkuat kaidah ini dengan menukil perkataan 
Imam Syafi’i dalam al-Umm bahwa hukum asal dalam 
jual beli adalah semuanya boleh, jika ada keridaan 
semua pihak yang bertransaksi, kecuali transaksi yang 
dilarang Nabi Muhammad SAW (Ramadlân, 2007: 134-
135). Penulis golongkan kaidah ini pada kaidah kubrâ: 
al-yaqîn lâ yazûl/yuzâl bi al-syakk adalah karena 
kaidah ini semakna dengan kaidah al-ashl fî al-asyyâ 
al-ibâhah, hatta yadull al-dalîl ’alâ al-tahrîm (hukum 
asal bagi segala sesuatu adalah boleh, sampai ada dalil 
yang mengharamkan) yang menjadi cabang bagi kaidah 
kubrâ: al-yaqîn lâ yazûl/yuzâl bi al-syakk sebagaimana 
terdapat dalam kitab kaidah fikih al-Suyûthi (2010: 103). 
Kaidah ini sangat pantas jika paling banyak dirujuk oleh 
DSN-MUI, bahkan 100 %, karena kaidah ini bisa menjadi 
dalil pokok dan universal bagi segala jenis transaksi 
ekonomi/bisnis kontemporer yang belum pernah terjadi 
pada masa awal Islam.

2.	 al-Hâjah tanzil/tunazzal manzilat al-dlarûrah; Teks 
kaidah yang dipakai DSN-MUI tersebut terdapat dalam 
hampir semua kitab kaidah fikih, baik klasik maupun 
kontemporer, seperti kitab al-Suyûthi, al-Nadwi dan 
Ramadlân. Akan tetapi dalam kitab al-Suyûthi (al-
Suyûthi, 2010: 139-140) dan Ramadlân dengan ada 
tambahan teks ” ‘ammâtan kânat aw khâshatan (baik 
umum ataupun khusus)”, sehingga berbunyi: al-hâjah 
tanzil/tunazzal manzilat al-dlarûrah ‘ammâtan kânat 
aw khâshatan (Ramadlân, 2007: 59). Sedangkan dalam 



41
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

kitab al-Nadwi (1994: 233) sedikit ada perbedaan teks, 
walau arti dan maksud hampir sama, yaitu berbunyi: 
”al-hâjah tunazzal manzilat al-dlarûrah al-khâshah 
fî haqq âhâd al-nâsh (keperluan/skunder itu dapat 
menduduki posisi darurat/primer yang khusus pada 
hak setiap individu). Tingkatan hajâh (skunder) berada 
persis di bawah dlarûrah (primer). Oleh karena itu, 
dari kaidah ini dapat diambil kesimpulan bahwa sebuah 
kebutuhan skunder (hâjah), baik yang umum (universal) 
atau yang khusus (spesifik), terkadang diposisikan 
sama seperti halnya kebutuhan primer (dlarûrah). 
Artinya, kebutuhan skunder dalam kondisi tertentu 
dapat menjadikan hal-hal yang pada mulanya dilarang 
menjadi boleh dikerjakan. Kemudian yang haram bisa 
menjadi boleh, disebabkan karena kedaruratan yang 
terjadi pada seseorang. Terbukti, banyak transaksi dalam 
fikih muamalah yang pada hakikatnya dilarang, tetapi 
karena sudah menjadi kebutuhan dasar dan kebutuhan 
umum masyarakat (walupun belum mencapai kadar 
darurat), yang pada akhirnya diperbolehkan. Dengan 
demikian, hajâh ‘ammah dalam kaidah ini sudah nyaris 
menyamai dlarûrah, dengan makna bahwa kebutuhan 
skunder yang dimaksud dalam kaidah ini adalah 
kebutuhan skunder yang sudah mendekati tingkatan 
kebutuhan primer (dlarûrah), sehingga pantas para 
ahli fikih menempatkannya seperti darurat, sesuai 
substansi kaidah ini (Arfan, 2017:174), namun hajâh 
umum bukan berarti hajâh publik dan hajâh khusus 
juga bukan berarti lawannya publik, yaitu individu. Akan 



42
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

tetapi yang di maksud hajâh umum adalah hajâh yang 
tidak khusus bagi sekelompok orang dengan menafikan 
kelompok yang lain atau tidak khusus untuk satu daerah 
dengan menafikan daerah lain, bahkan ia bersifat umum 
(universal) bagi semuanya, seperti hajâh masyarakat 
akan transaksi ijârah (sewa-mennyewa). Sedangkan 
hajâh khusus (spesifik) adalah hajâh yang khusus bagi 
sekelompok orang atau suku dan menafikan kelompok 
atau suku lainnya, seperti hajâh-nya sekelompok 
pedagang dalam jual beli yang menggugurkan khiyâr 
‘aib dan khiyâr syarat. Contohnya, sebagian toko di 
Indonesia menuliskan sebuah ketentuan dalam nota jual 
beli yaitu kalimat “barang yang sudah dibeli tidak dapat 
di tukar atau dikembalikan”. Ini berarti bertentangan 
dengan  fikih muamalah yang mensyariatkan khiyâr ‘aib 
dan syarat.

3.	 al-Tsâbit bi al-’urf ka al-tsâbit bi al-syar’ (Ketentuan 
dengan adat/kebiasaan itu seperti ketentuan dengan 
syarak/al-Qur’an dan al-Sunnah); teks kaidah seperti ini 
tidak penulis dapati dalam kitab al-Suyûthi, al-Nadwi 
maupun Ramadlân, tetapi dalam kitab al-Nadwi didapati 
kaidah lain yang semakna, yaitu: ”al-ta’yîn bi al-’urf ka 
al-ta’yîn bi al-nash (Ketentuan dengan adat/kebiasaan 
itu seperti ketentuan dengan nas/teks al-Qur’an dan al-
Sunnah) (al-Nadwi, 1994: 65). Tidak didapatnya kaidah 
ini dalam sebagaian besar kitab kaidah fiqh adalah 
dikarenakan maksud kaidah ini tidak jauh berbeda 
dengan kaidah kubra “al-’âdah muhakkah”, hanya saja 
kaidah ini lebih memperkuat aspek legalitasnya. Artinya, 



43
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

posisi sebuah hukum yang didasarkan pada adat (tradisi) 
-dengan beberapa ketentuannya- itu bisa sejajar kekuatan 
legalitas hukumnya dengan nash syariat (Arfan, 2017: 
222). Oleh karena itu tidak heran jika kaidah ini berada 
pada urutan ketiga terbanyak penggunaannya oleh DSN-
MUI.

4.	 al-masyaqqah tajlib al-taysîr; teks kaidah ini terdapat di 
semua kitab kaidah fikih, baik klasik ataupun kontemporer, 
karena kaidah ini merupakan kaidah kubrâ yang memiliki 
banyak cabang kaidah dan banyak persoalan fikih yang 
bisa diaplikasikan dengan kaidah ini. 

5.	 al-dlarar yuzâl (bahaya/beban berat/kerugian harus 
dihilangkan) dan lâ dlarar wa lâ dlirâr (Tidak boleh 
membahayakan diri sendiri maupaun orang lain); kedua 
teks kaidah ini ada di semua kitab kaidah fikih, akan tetapi 
terdapat perbedaan pendapat dikalangan ulama, era al-
Suyûthi dan beberapa kurun setelahnya menempatkan 
sebagai kaidah “al-dlarar yuzâl” sebagai kaidah kubrâ, 
namun era sebelum al-Suyûthi dan beberapa ulama 
kontemporer, seperti Muhammad Shidqi ibn Ahmad 
al-Bûrnû menempatkan kaidah kubrâ adalah dengan 
teks Hadis Nabi Muhammad SAW, yaitu ”la dlarar wa 
la dlirâr”. Oleh karena itu, sangat beralasan jika DSN-
MUI tidak menggolongkan ”la dlarar wa la dirâr” 
sebagai teks kaidah fikih, tetapi sebagai teks Hadis, sebab 
mengikuti pola pikir al-Suyûthi dan era setelahnya yang 
tidak mengolongkan teks Hadis lâ dlarar wa lâ dlirâr 
sebagai teks kaidah fikih, padahal keduanya sama-sama 
menolak mudarat, namun berbeda; kaidah lâ dlarar wa 



44
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

lâ dlirâr bermakana larangan untuk melakukan atau 
membuat mudarat sebelum terjadi mudarat, artinya 
anjuran melalukan tindakan preventif. Sedangkan kaidah 
al-darar yuzâl cenderung bersifat tindakan represif, 
yaitu: anjuran untuk menghilangkan mudarat setelah 
mudurat itu ada atau sudah terjadi (Arfan, 2017: 185). Di 
samping itu, para ulama juga berbeda pendapat tentang 
makna dlarar dan dlirâr. Sebagian ulama berpendapt 
bahwa  keduanya adalah dua lafad yang berbeda tapi 
mengandung arti yang sama (murâdif), Rasulullah 
mengungkapkan keduanya itu hanya untuk menguatkan 
pembicaraan (tawkîd). Lafadz “َضَرَر” menurut para 
pakar bahasa arab adalah nama dari sesuatu yang 
membahayakan, sedangkan “َضِرَار” adalah perbuatan 
yang membahayakan itu sendiri. bahwa makna َضَرَر 
adalah janganlah seseorang itu berbuat sesuatu yang dia 
tidak melakukannya untuk dirinya sendiri, sedangkan 
arti َضِرَار adalah janganlah seseorang itu membahayakan 
orang lain. Sebagian ulama berpendapat bahwa َضَرَر 
adalah sesuatu yang membayakan yang engkau bisa 
memetik manfaatnya tapi bisa membahayakan orang 
lain, sedangkan ضِرَار adalah perbuatan yang engkau 
sama sekali tidak bisa memetik manfaatnya namun 
bisa membahayakan orang lain. Sedangkan ulama 
lainnya berpendpat bahwa perbedaan kedua lafad itu 
mirip dengan lafadl : القتل yang artinya membunuh dan 
lafadl  yang berarti memerangi, maksudnya adalahالقتال 
bahwasanya makna َضَرَر adalah berbuat sesuatu yang 
membahayakan orang lain; yang mana dia tidak berbuat 



45
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

yang membahayakan dirinya, sedangkan makna ضِرَار 
adalah berbuat sesuatu yang membahayakan orang lain; 
yang mana dia berbuat jahat kepadanya, kalau hal itu 
tidak diilakukan untuk membela sebuah kebenaran (al-
Nadwi, 1999: 51-53). Terlepas dari perbedaan ulama 
dalam memaknai kedua lafad itu. Pada prinsipnya dapat 
disimpulkan bahwa kaidah ini mempunyai cakupan yang 
lebih luas, bahkan al-Nadawi dalam kitab Mawsû‘ah-
nya berpendapat bahwa hampir separuh persoalan fikih 
bisa dicakup oleh inti dan maksud dari kaidah ini, yaitu: 
menghilangkan kemudaratan yang berhubungan dengan 
diri sendiri maupun orang lain, baik dia yang memulai 
maupun saat membalas kejahatan orang lain. Kaidah ini 
meliputi dua hukum, yaitu (Arfan, 2017: 181-183): Hukum 
pertama, tidak boleh membahayakan orang lain. Artinya, 
tidak diperbolehkan bagi seseorang untuk membahayakan 
orang lain, baik pada jiwanya, kehormatannya, dan juga 
hartanya. Karena membahayakan orang lain merupakan 
perbuatan zalim, dan kezaliman diharamkan oleh Islam. 
Adapun bahaya yang dilarang adalah bahaya yang 
berdampak buruk secara mutlak, atau sekalipun bahaya 
itu berasal dari perbuatan yang hukumnya mubah 
yang dilakukan seseorang kepada orang lain. Misalnya 
seseorang menggali sumur di rumahnya, atau selokan 
yang menempel ke rumah tetangganya, atau membangun 
tembok yang dapat menghalangi masuknya cahaya ke 
rumah tetangganya, maka apa yang dilakukannya di 
dalam rumah sekalipun mubah, akan tetapi apabila 
berdampak pada sesuatu yang sangat membahayakan 



46
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

bagi tetangganya, maka dilarang. Sedangkan apabila 
perbuatannya yang mubah berdampak pada bahaya 
ringan, dan tidak berat maka ini tidak dilarang. Misalnya 
seseorang yang membangun tembok yang menyebabkan 
salah satu jendela kamar tetangganya tertutup. Hukum 
kedua, tidak boleh membalas bahaya dengan bahaya. 
Artinya, tidak diperbolehkan bagi seseorang untuk 
membalas bahaya dengan bahaya, melainkan orang yang 
dirugikan dengan bahaya itu hendaknya mengadukan 
perkaranya kepada hakim agar hakim memutuskan 
orang itu untuk mengganti kerugiannya yang diakibatkan 
oleh perbuatannya yang membahayakan. Berdasarkan 
hal ini, jika ada orang yang merusak hartanya, maka dia 
tidak boleh merusak harta orang itu, akan tetapi ia harus 
menyerahkan masalah itu kepada pengadilan agar orang 
yang merusak mengganti kerugian yang diderita.

Walaupun DSN-MUI menerapkan kaidah-kaidah fikih 
sebagai dalil atau hujjah dalam menetapkan fatwa-fatwa 
fikih muamalah kontemporer, bahkan ada yang sampai 100 
%, tetapi aplikasinya terbatas sebagai dalil pelengkap saja. 
Artinya, kaidah fikih itu hanya menjadi tambahan pelengkap 
bagi dalil-dalil lainnya, seperti al-Qur’an dan Hadis Nabi 
dan bukan sebagai dalil mandiri yang berdiri sendiri; tanpa 
bergantung kepada keberadaan dalil-dalil lain. Padahal dalil-
dalil al-Qur’an yang digunakan DSN-MUI untuk mendukung 
argumentasi tentang akad wadî’ah dan mudhârabah 
misalnya sebagaimana terdapat dalam keputusan fatwa DSN-
MUI/IV/2000 nomor 1 (tentang giro), 2 (tentang tabungan) 
dan 3 (tentang deposito) dalam pandangan penulis terkesan 



47
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

kurang tepat, karena terlalu umum dan kurang spesifik. Hal 
ini bisa dimaklumi, sebab praktik perbankan belum ada 
saat al-Qur’an turun. Sementara itu, sebagai pembanding 
dalam fatwa Majma’ al-Fiqh al-Islâmî al-Daulî (Dewan Fikih 
Islam Internasional) No. 90/3 / D9 tidak menggunakan dalil 
al-Qur’an, karena tidak ditemukan ayat yang tepat untuk 
mendukung argumentasi dalam masalah ini, tetapi langsung 
menggunakan dalil Sunnah Nabi SAW dan kaidah fikih atau 
langsung dengan dalil kaidah fikih sebagai dalil mandiri, 
ketika tidak ditemukan dalil yang tepat dari al-Qur’an dan 
Sunnah Nabi Muhammad SAW.

KESIMPULAN

Ada dua kesimpulan yang dihasilkan melalui kajian ini, 
yaitu: pertama, persoalan istidlâl dengan menggunakan al-
qawâ’id al-fiqhiyyah sebagai dasar hukum Islam perspektif 
ulama klasik (imam mazhab empat dan pengikutnya) maupun 
ulama kontemporer itu terdapat perbedaan pendapat. 
Pendapat mereka dapat dibagi menjadi tiga kelompok besar 
yaitu: 1) mereka yang secara mutlak menolak kaidah fikih 
sebagai rujukan langsung dalam ber-istinbâth hukum Islam; 
2) mereka yang secara mutlak membolehkan kaidah-kaidah 
fikih dijadikan sebagai rujukan langsung dalam ber-istinbâth 
hukum Islam, dan; 3) mereka yang berada di tengah-tengah, 
yaitu boleh menjadikan kaidah fikih sebagai dasar dengan 
syarat kaidah itu harus bersumber atau berasal dari dalil naqlî 
(al-Qur’an dan al-Sunnah) dan bukan hasil ijtihad akal ahli 
fikih. Sedangkan penulis lebih setuju dengan pendapat kedua 
yang membolehkan secara mutlak. Kedua, aplikasi kaidah-



48
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

kaidah fikih muamalah dalam fatwa DSN-MUI dari tahun 
2000-2009 dengan sampel 75 fatwa adalah cukup signifikan 
yang secara kuantitas ada 14 kaidah fikh yang dijadikan 
rujukan penetapan fatwa oleh DSN-MUI. Bahkan kaidah 
fikih (yang artinya) “pada dasarnya semua bentuk muamalah 
boleh dilakukan kecuali ada dalil yang mengharamkanya 
” adalah yang paling banyak dirujuk yang mencapai 100%, 
tetapi semua kaidah fikih yang digunakan masih terbatas 
sebagai dalil pelengkap saja dan tidak sebagai dalil mandiri. 

Hadirin yang saya hormati,

Kini sampailah kita pada akhir pidato saya. Sekali lagi, 
saya ingin memanjatkan puji syukur ke hadirat Allah yang 
maha kuasa yang telah melimpahkan rahmat dan karunia-
Nya kepada saya dan keluarga selama ini. Dengan izinnya 
pula saya bisa berdiri di tempat ini, menyampaikan pidato 
pengukuhan di hadapan hadirin sekalian yang mulia. Dalam 
kesempatan ini, saya mengucapkan terimakasih yang tak 
terhingga kepada berbagai pihak yang telah mengantarkan 
perjalanan hidup saya sampai tahap ini. Secara khusus 
saya ucapkan terimakasih kepada kedua orang tua saya, 
ayahanda H. Abdurrachman Arfan Baraja dan ibunda Hj. 
Sunita Muhammad Sugelar (Alm), yang telah mendidik 
dan membesarkan saya dengan segenap perhatian dan 
kasih sayangnya. Semoga Allah memberikan ganjaran yang 
berlimpah atas segala budi baik yang mereka limpahkan 
kepada saya. Saya juga ucapkan terimakasih kepada mertua 
saya H. Ahmad Salim al-Atas dan Hj. Salma Ali al-Kaff, yang 
selalu memanjatkan doa-doa untuk saya untuk kesuksesan 



49
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

dan kebahagiaan saya. Rasa terimakasih yang tak terhingga 
juga untuk isteri terkasih Aminah Ahmad Al-Atas, S.Ag dan 
kedua ananda tercinta Iklil Athroz Arfan dan Nawal Rajwa 
yang telah banyak memberi spirit dan amunisi kapan pun 
dan dimana pun terutama saat saya lelah dalam perjalanan 
hidup ini. Terima kasih juga saya sampaikan kepada kakak-
kakak (Drs. Wawan Hamzah Arfan, BA; Dra. Eha Julaeha; 
Dra. Mona, Apt., M.Phram.Sci) dan adik saya (Nur Hidayati) 
beserta semua keluarga mereka yang selalu memberikan 
dukungan kepada saya.

Terimakasih yang tulus juga saya ucapkan kepada 
semua guru saya sejak saya menempuh pendidikan dasar di 
Sekolah Dasar Negeri Cipeujeuh 1 dan MI Khiyarush Shibyan 
2 Cipeujeuh Kulon Sindanglaut Cirebon. Semua guru MTs 
NU Putra 2 Buntet Pesantren Cirebon dan semua guru di 
MA Almaarif Singosari Malang. Semua asatidz di Pondok 
Pesantren Cikalapa  Cipeujeuh Kulon, Pesantren Buntet 
Cirebon, Pondok Pesantren al-Falah Plosos Mojo Kediri, 
Pesantren Ilmu Al-Qur’an (PIQ) Singosari Malang, Ribath 
Tarim Hadramaut Yaman dan Sahah Rifaiyyah Cairo Mesir 
untuk segala ilmu, bimbingan dan dukungan yang diberikan. 
Terimakasih yang sama saya sampaikan kepada para dosen di 
Fakultas Syariah Islamiyyah al-Azhar Cairo Mesir yang telah 
memberikan bimbingan saat saya menempuh S1 dan Ucapan 
terimakasih juga saya aturkan kepada para dosen S2 Fakultas 
Ilmu Hukum di Universitas Islam Malang (UNISMA) dan 
dosen S3 di Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Sunan Ampel 
Surabaya. 



50
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

Ucapan terimakasih tak terhingga juga saya sampaikan 
kepada Menteri Agama RI, Gus Menteri H. Yaqut Chalil 
Qoumas, beserta segenap pejabat terkait di Kementerian 
Agama RI, yaitu: jajaran Direktorat Jenderal Pendidikan 
Islam Kemenag yang menfasilitasi pengusulan Guru Besar 
saya, kepada ketua & sekretaris senat UIN Maulana Malik 
Ibrahim Malang; Prof. Dr. H. Muhtadi Ridwan & Prof. 
Dr. Agung Sedayu beserta seluruh anggota senat, kepada 
Rektor UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, Prof. Dr. H. M. 
Zainuddin, MA. bersama para wakil rektor, para kepala biro, 
para kepala bagian, para dekan beserta para wakil dekan, 
para kaprodi beserta sekprodi, para ketua lembaga dan unit 
penunjang teknis dan lain-lain, juga segenap kolega akademik 
yang telah memberikan dukungan dan motivasi, sehingga 
saya bisa menduduki jabatan akademik (fungsional) sebagai 
Guru Besar. Tak lupa saya juga ingin berterimakasih secara 
khusus kepada Dekan Fakultas Syariah  Prof. Dr. Sudirman 
Hasan, MA sebagai Dekan Fakultas Syariah UIN Malang, 
para wakil dekan dan Dr. Fakhruddin, M.HI selaku Kaprodi 
Hukum Ekonomi Syariah (HES) bersama semua kolega dosen 
serta pegawai fakultas yang telah membantu saya melewati 
berbagai proses untuk meraih gelar Guru Besar. 

Rektor, Ketua dan para Anggota Senat, serta 
hadirin sekalian yang saya hormati

Kepada semuanya yang telah berjasa, baik yang telah 
disebutkan di atas, maupun yang tidak bisa saya sebutkan 
satu persatu dalam kesempatan ini, saya panjatkan doa, 
“Jazakumullah ahsan al-jazâ fî al-darain; Semoga Allah 



51
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

yang maha kuasa memberikan balasan yang berlipat ganda 
atas semua kebaikan mereka, dan mudah-mudahan kita 
semua senantiasa mendapatkan limpahan rahmat, taufik, 
dan hidayah- Nya. Amin ya Mujîb al-Sâilin.” Akhirnya,  
saya ucapkan terimakasih kepada hadirin sekalian atas 
kesabarannya mendengarkan dan mengikuti pidato 
pengukuhan ini sampai selesai, teriring permohonan 
maaf bila terdapat kesalahan dan kekhilafan, atau hal-hal 
yang kurang berkenan di hati hadirin sekalian. Sekian dan 
terimakasih.



52
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

DAFTAR PUSTAKA

Amin, Ma’ruf. (2008). Fatwa dalam Sistem Hukum Islam. 
Jakarta: Elsas.

Abdurrachman, Asjmuni. (2008) “Prosedur Penetapan 
Keputusan Fatwa Dewan Syariah Nasional” dalam 
Jurnal al-Mawarid edisi XVIII. 

‘Abd al-Salâm, ‘Izz al-Dîn. (1980). Qawâ’d d al-Ahkâm fî 
Mashâlih al-Anâm. vol. I. Dâr al-Jayl. 

Arfan, Abbas. (2008). Geneologi Pluralitas Mazhab Dalam 
Hukum Islam. Malang: UIN Press, cet. I.

Arfan, A. (2014). Aplikasi al-Qawâ ‘id al-Fiqhîyah Sebagai 
Nalar Deduktif Dalam Istinbât Hukum Islam. Islamica, 
8(2), 292–315.

Arfan, A. (2015a). Lima prinsip istinbat kontemporer sebagai 
konklusi pembaharuan dalam teori penetapan hukum 
Islam. Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 9(2), 
223–236.

Arfan, A. (2015b). Peran dan pengaruh filsafat dan logika 
dalam metode istinbāt hukum Islam. Ulumuna, 19(1), 
93–110.

Arfan, Abbas. (2017). 99 Kaidah Fiqh Kulliyyah: Tipologi dan 
Penerapannya dalam Ekonomi Islam dan Perbankan 
Syariah. Malang: UIN Press, cet. III.

Arfan, A. (2021). Integrasi sains dan Islam dalam usul fikih 
klasik & fikih muamalah kontemporer: Analisis kitab 
al-Mustashfâ dan fatwa-fatwa ulama kontemporer. 
UIN Maliki Press.

‘Azâm, ‘Abd. Azîz Muhammad. (1999). Qawâ’id al-Fiqh al-



53
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

Islâmî. Mesir: al-Risâlah al-Dawliyyah.

al-Ahdâl. (tt). al-Farâ’id al-Bahiyyah fi Nadhm al-Qawâ’id 
al-Fiqhiyyah. Semarang: Toha Putra.

Bisri, Cik Hasan. (2003) Model Penelitian Fiqh, Jilid I. Bogor: 
Kencana.

al-Bûrnû, Muhammad Sidqî Ibn Ahmad. (1404/1983). al-
Wajîz fî Idlâh Qawâ’id al-Fiqh al-Kulliyah. Baerut-
Libanon: al-Risâlah, cet. I.

al-Bûrnû, Muhammad Sidqî Ibn Ahmad. (1997). Mawsû’ah 
al-Qawâ’id al-Fiqhiyyah. Vol. 1. Riyad-KSA: Maktabah 
al-Tawbah,.

Direktorat Jenderal Bimbingan Masyrakat Islam dan 
Penyelenggaraan Haji Depag RI. (2003). Himpunan 
Fatwa MUI. Jakarta. 

al-Fayûmî, Ahmad ibn Muhammad ibn Ali. (tt). al-Mishbâh 
al-Munîr , vol. 2. Baerut: al-Maktabah al-Ilmiyah.

al-Jarjânî. (1405). al-Ta’rifât. Baerut-Libanon: Dâr al-Kutub 
al-‘Arabî.

Kumpulan Fatwa DSN-MUI: www.mui.go.id

al-Kafrâwî, ‘Abd al-Ghanî al-Sayyid. (2005). al-Istidlâl ‘ind 
al-Ushûliyyîn . Cairo: Dâr al-Salâm.

al-Kharâsyî. (tt). Manh al-Jalîl fî Syarh Mukhtashar al-
Khalîl. Vol. 7. Baerut-Libanon: Dâr al-Fikr.

Mahfudh, Sahal. (2003). Dialog Dengan K. H. Sahal Mahfudh 
(Solusi Problematika Umat). Surabaya: Ampel Suci, cet. 
I. 

Majelis Ulama Indonesia (MUI). (2009). Ijma’ Ulama: 
Keputusan Ijtima Ulama Komisi Fatwa Se-Indonesia 
tahun 2009. Jakarta.

al-Munawar, Said Agil Husin. (2001). Dimensi-Dimensi 



54
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

Kehidupan Dalam Perspektif Islam. Malang: PPs 
UNISMA.

Nujaym, Ibn. (1999). al-Asybâh wa al-Nadhâ’ir. Beirut: Dâr 
al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

al-Nadwî, Ali Ahmad. (1994). al-Qawâ’id al-Fiqhiyyah: 
Mafhûmuhâ, Nasy’atuhâ, Tathawwurhâ, Dirâsat 
muallafâtihâ, Adillatuhâ, Muhimmâtuhâ, 
Tathbiqâtuhâ. Damaskus-Suriah: Dâr al-Qalam, cet III. 

al-Qarâfî. (1989). al-Ihkâm fî Tamyîz al-Fatâwaâ ’an al-
Ahkâm wa Tasharufât al-Qâdlî wa al-Imâm”. Cairo-
Mesir: Maktab al-Tsaqâfî, cet. I.

al-Qarâfî. (1990). al-Furûq, vol. I. Beirut: Dâr al-Ma‘rifah.

al-Qaradlâwî, Yûsuf. (2010). al-Qawâ’id al-Hâkimah li Fiqh 
al-Mu‘âmalât. Cairo: Dâr al-Syurûq, cet. I. 

al-Qaradlâwî, Yûsuf. (1988). al-Fatâwâ bayn al-Indibâth wa 
Tasayyub. Cairo: Dâr al-shahwah. 

Shaleh, Abd. Mun’im. (2009). Hukum Tuhan sebagai Hukum 
Manusia: Berpikir Induktif Menemukan Hakikat Hukum 
Model al-Qawâ‘id al-Fiqhiyah. Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 

Sofwan, A. (2018). Interelasi Qowaid Usul Dan Fiqhiyah 
Sebagai Sebagai Landasan Hukum Islam Yang Universal. 
Legitima: Jurnal Hukum Keluarga Islam, 1(1), 1–19.

al-Subkî. (1991). al-Asybâh wa al-Nadhâ’ir. Beirut: Dâr al-
Kutub al-‘Ilmiyyah. 

al-Suyûthî, Jalâl al-Dîn. (2010). al-Asybâh wa al-Nadhâ’ir, 
Baerut: Dâr al-Kutub al-Ilmiyyah, cet. I.

al-Sya’lân, Abd al-Rahman Ibn Abdullah. (1997). Tahqîq 
Kitâb al-Qawâ‘id li al-Imam al-Hishni, vol. 1, Riyad: 
Maktabah al-Rushd. 



55
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

al-Zuhaylî, Wahbah. (1996). Ushûl al-Fiqh al-Islâmî, vol. 2. 
Damasqus: Dâr al-Fikr. 



56
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

SELAYANG PANDANG 
TENTANG ABBAS ARFAN

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H., 
dilahirkan di Desa Sindanglaut-Cirebon pada 
selasa malam rabu tanggal 8 Dzul Qa’dah 
1392 H atau 12 Desember 1972 M. Nama 
lengkapnya; Abbas bin Abdurahman bin 
Abdullah bin Muhammad bin Umar bin 
Ahmad, bin Sa’ad...dst... Arfan Baraja al-

Zuhrî al-Qurasyî yang merupakan Bayt al-‘Ulamâ’ wa al- 
Shâlihîn yang berasal dari Tarim-Hadramaut-Yaman yang 
terkenal dengan kota Ulama dan Auliya. Ia merupakan anak 
terakhir (ke-empat) dari pasangan H. Abdurahman Arfan 
Baraja dan Hj. Sunita (alm). Sejak kecil tidak lepas dari 
kehidupan dan pendidikan pesantren. Pagi hari sekolah di 
SDN Cipejeuh I Sindanglaut-Cirebon, siang hari sekolah 
agama di MI Khiyarushibyan II Sindanglaut-Cirebon dan pada 
malam harinya selepas magrib mengaji Qur’an dan kitab-kitab 
kecil di salah satu pesantren yang berjarak lebih kurang 2 km 
dari rumahnya, namun ia tempuh dengan berjalan kaki pulang 
pergi setiap malam sendirian sejak kelas 4-6 SD. 

Setamat SD dan MI pada tahun 1985, ia melanjutkan 
pendidikan formalnya di MTs NU Putra II Buntet dan 
sekaligus nyantri di Pondok Pesantren Buntet-Cirebon yang 
merupakan salah satu pesantren tertua di Indonesia sampai 



57
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

tahun 1988. Di Buntet ia belajar pada beberapa Kiayi dan 
Ustadz, seperti K.H. Abdullah Abbas (alm) dan Ust. Abd. 
Basith Zen (alm).

Tamat MTs, ia memutuskan untuk boyong dari pondok 
dan sekolah SMA di dekat rumahnya, yaitu SMAN 1 
Sindanglaut, namun baru berjalan beberapa bulan ia kembali 
rindu suasana keilmuan dan kedisiplinan pesantren, maka 
ia putuskan untuk merantau ke Jawa Timur dan nyantri di 
Pesantern Salafi al-Falah Ploso-Mojo-Kediri dari tahun 1988-
1991, di sana ia belajar pada K.H. Zainuddin Djazuli dan K.H. 
Nurul Huda Djazuli dan lainnya. Di Ploso-lah kemampuan 
baca kitab kuning arab gundul semakin baik, lancar dan 
terasah, namun ia merasa ada yang kurang, yaitu fashâhah 
al-Qur’an dan berbahasa arab lisan, maka lewat pencarian 
informasi dan survei ia menemukan pondok yang cocok 
dengan harapannya, yaitu PIQ (Pesantren Ilmu al-Qur’an) di 
Singosari-Malang, maka ia menimba ilmu di situ dari K.H. 
Bashori Alwi (alm) dan putra-putranya, seperti K.H. Luthfi 
Bashori, K.H. Anas Bashori dan lainnya dari tahun 1991-
1994. Selama nyantri di PIQ ia kembali melanjutkan studi 
formalnya di MA al-Maarif Singosari, karena sewaktu nyantri 
di Ploso ia tidak sekolah formal selama 3 tahun.

Keinginannya untuk menuntut ilmu ke Timur Tengah 
(Tim-Teng) begitu kuat, sampai ia menolak tawaran 
mendapatkan beasiswa lewat jalur prestasi untuk kuliah di 
salah satu Universitas Negeri kota Malang, karena ia selalu 
juara kelas sejak kelas 1-3 MA, bahkan sejak SD-MTs ia 
pun selalu mendapat peringkat tertinggi, bahkan sempat 



58
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

mendapat predikat bintang pelajar se-MTs. Sejak tamat 
MA tahun 1994 ia mencoba mendaftar dan tes masuk di 
3 Universitas Timur-Tengah, yaitu Jâmi‘ah Islamiyyah 
Madinah, al-Azhar Cairo dan Jâmi‘ah ahl al-Bayt Yordania 
dan ia diterima di dua universitas tersebut, kecuali Madinah, 
walau ia sangat berharap ke Madinah agar bisa sering sowan 
kepada kanjeng Nabi Muhammad SAW, namun suratan 
taqdir berkata lain. Ia memutuskan untuk memilih belajar 
di Mesir pada tahun 1995 di Fakultas Syariah Universitas al-
Azhar Cairo Mesir. 

Akan tetapi selama awal tahun di Cairo, ia merasa tidak 
betah, karena iklim belajar yang kurang kondusif dan banyak 
godoaan kontra produktif dari teman dan lingkungan, 
maka pada tahun 1996 setelah kasyf al-darajah atau Kartu 
Hasil Studi (KHS) menyatakan lulus dan naik ke tahun ke 
dua. Berbekal kashf al-darajah tersebut ia memutuskan 
untuk pindah kuliah ke Jâmi‘ah al-Ahqâf Tarim-Yaman 
dan langsung tahun ke-dua yang waktu itu masih angkatan 
pertama, karena memang kampus itu baru buka tahun 1995. 
Di samping kuliah di al-Ahqâf, ia pun tinggal dan nyantri 
di pesantren tertua di Yaman, yaitu Ribath Tarim (berdiri 
tahun 1301 H), yang waktu itu di pimpin oleh al-‘Allâmah 
al-Habîb Hasan bin Abdullah al-Syâthirî (alm) dan di bantu 
adiknya al-‘Allâmah al-Habîb Sâlim bin Abdullah al-Syâthirî 
(alm). Seharusnya semua mahasiswa al-Ahqaf tinggal di 
Asrama kampus dan tidak boleh di tempat lain, sekalipun 
di pesantren. Alhamdulillah, ia dapat dispensasi, karena 
buyutnya (ayah kakeknya), yaitu Syaikh Muhammad bin 
Umar ’Arfân Bârajâ’ (wafat di Kota Cirebon & dimakamkan di 



59
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

pemakaman Kesambi Cirebon) ikut membidani dan merintis 
lahir dan berdirinya Ribath Tarim tersebut bersama empat 
ulama lainnya yang salah satunya adalah Habib Umar al-
Syâthirî (kakek Habib Hasan). 

Padatnya jadwal ngaji di Ribath dan kuliah al-Ahqâf, 
sehingga ia susah membagi waktu, karena kegiatan kuliah 
setiap hari mulai ba’da shubuh sampai waktu asar. Setelah 
Asar ia pulang ke Ribath, namun harus ikut ngaji sampai 
magrib, setelah magribpun masih ada halaqah ngaji kitab 
sampai lewat dari waktu isya sekitar jam 9 malam. Setelah 
itu makan malam, namun pada jam 10-11 malam ia di minta 
membantu mengajar tambahan bagi santri-santri baru baik 
dari Indonesia atau arab dalam pelajaran nahwu dan sharaf, 
walau hanya seminggu 2 kali. Alhasil, ia baru bisa tidur dan 
istirahat antara jam 11-12 malam, lalu jam 3 pagi sudah harus 
bangun lagi. Begitulah rutinitas harian yang sangat padat 
sampai ia lelah. Akhirnya, setelah berlalu beberapa bulan 
yang sangat melelahkan ia memohon petunjuk dengan Shalat 
Istikharah; minta petunjuk opsi terbaik, yaitu pilih mondok 
saja atau kuliah saja. Setelah shalat istikharah sebanyak 2 
kali, ia mantap dengan tinggalkan bangku kuliah dan fokus 
pada pendidikan di pesantern Ribath Tarim.

Akan tetapi keputusannya tersebut mendapat tantangan 
berat dari kedua orang tuanya dan saudara-saudaranya. Maka 
ia berjanji kembali kuliah di Mesir dengan syarat sudah lulus 
dari pendidikan di Ribath dan mendapat izin dari pengasuh 
Ribath. Alhamdulillah pada pertengahan tahun 1997 ia 
dinyatakan lulus dan sudah diizinkan meninggalkan Ribath, 



60
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

lantas ia terbang kembali ke Cairo untuk merampungkan 
studinya. Benarlah pepatah Mesir yang berbunyi: ”Man 
Syariba nîl, ‘âda ilâ mashr” (Barangsipa pernah minum 
air sungai nil, maka satu saat akan kembali lagi ke Mesir). 
Setelah beberapa bulan tiba kembali di Cairo, ia di minta 
tinggal di Sahah Rifâ’iyyah (Pesantern Tarekat al-Rifâ‘î) 
yang di asuh oleh Syaikh Ibrâhim Khalafullah al-Rifâ‘î 
(alm) dan otomatis ia pun harus berbai’at tarekat Rifa’iyyah 
sampai mendapat kehormatan sebagai Khalîfah Rifâ‘iyyah 
untuk wilayah Pulau Jawa dengan surat keputusan Dewan 
Pimpinan Pusat tarekat Rifa’iyyah Cairo Mesir.

Desember 2000, ia telah lulus dari fakultas Syari’ah 
Universitas al-Azhar Cairo Mesir, namun ia tidak langsung 
pulang, tetapi kembali ke Hadramaut-Yaman untuk mengisi 
waktu sambil nunggu keluarnya ijazah 4-5 bulan kedepan, 
sekalian pergi haji yang ke 6. Alhamdulilah -berkah dari tiap 
hari wiridan baca kitab dalâil al-khairât dengan syarat tiap 
hari khatam & di tambah dengan puasa sunnah selama 3 (tiga) 
tahun dengan sanad dari K.H. Ma’sum Demak-, ia setiap 
tahun diizinkan Allah untuk sowan Baitullah dan Kanjeng 
Nabi SAW, bahkan beberapa kali datang umrah ke Mekah 
pada bulan Ramadlan sampai musim haji. Kesempatan itu 
ia gunakan untuk ngaji dan ambil sanad Hadits dan kitab-
kitab Turâts dari al-‘Allâmah Abuya Sayyid Muhammad bin 
Alwi bin Abbas al-Mâlikî al-Hasnî (alm); salah seorang ulama 
berpengaruh dari Makkah. Di samping beberapa sanadnya 
ia dapatkan dari beberapa murid Syaikh Yâsin al-Fadânî 
Makkah (alm) dan beberapa guru dari Yaman. Semoga 
hubungan sanad yang mulia -dari para ulama, auliya, sahabat 



61
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

Nabi dan juga nyambung sampai Imam al-Anbiyâ SAW- ini 
bisa memberikan berkah dan manfaat fi darain baginya, 
keluarganya, Usûlih wa Furû‘ih ilâ al-yawm al-Akhîr, 
kerabatnya, teman-temannya, murid-muridnya dan semua 
orang yang telah berbuat baik dan punya huqûq al-adam 
darinya dan bisa berkumpul dengan mereka semua di akhirat 
dalam naungan ’Arsy Allah di surga dekat dengan maqam 
sang Kekasih SAW. Amin.

April 2001 ia kembali bertemu kembali isterinya (Aminah 
Ahmad al-Atas) yang telah di nikahinya bulan Agustus 1998 di 
Malang dan telah ia tinggalkan untuk kembali studi di Cairo. 
Dari pernikahannya itu, ia dikaruniai dua orang belahan 
jiwa, yaitu: 1) Iklil Athroz Arfan (Ifan) yang lahir tahun 
1999 dan sejak tahun 2017 –dengan rahmat & izin Allah- 
mendapatkan beasiswa penuh kuliah kelas internasional 
pada program mayor di Jurusan Studi Islam dan program 
minor di Jurusan Filsafat-Universitas Ibn Khaldun Istanbul 
Turki yang mengunakan tiga bahasa pengantar (Arab, Turki 
& Inggris) dan sampai tahun 2024 ini ia masih melanjutkan 
studinya di Pascasarjana (S2) di kampus yang sama; 2) Nawal 
Rajwa (Najwa) yang kuliah di Prodi Biologi Fakultas Sain dan 
Teknologi Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim 
Malang sejak tahun 2021.

Mulai akhir 2001, ia telah berkhidmat untuk ilmu 
pengetahuan dengan menjadi dosen Bahasa Arab pada 
Program Khusus Perkuliahan Bahasa Arab (PKPBA) di UIN 
Maulana Malik Ibrahim Malang dan dosen Fiqh wa Ushûluluh 
di Fakultas Syariah UIN Malang dari tahun 2005 sampai 



62
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

sekarang. Bahkan sebelumnya ia juga pernah mengajar 
di beberapa lembaga pendidikan lain, seperti Universitas 
Yudharta Pasuruan dan Yayasan al-Maarif Singosari Malang. 
Di samping itu, ia masih aktiv sebagai mubaligh dan memiliki 
beberapa majelis ta’lim di kota Malang dan sekitarnya, 
baik majelis kajian keislaman atau kajian tarekat, karena 
ia sejak tahun 2007 telah bergabung dalam perahu tarekat 
Naqsyabandiyyah Haqqaniyyah di bawah irsyad Syekh Nazim 
adil al-Haqqani dari Cyprus.

Tahun 2004, ia telah menamatkan S2 di Universitas Islam 
Malang (UNISMA) Malang pada Fakultas Hukum dan di 
tahun 2009 ia mulai kuliah S3 Islamic Studies di IAIN Sunan 
Ampel Surabaya dengan Konsentrasi Hukum Islam. Awal 
tahun 2013 ia telah melaksanakan ujian terbuka program 
doktor dan lulus dengan nilai Cumlaude. Kemudian dengan 
izin Allah pada tanggal 12 Desember 2023 (tepat di hari 
ulang tahun) datanglah surat undangan dari Kementerian 
Agama RI untuk mengambil SK Menteri Agama RI tentang 
Guru Besar-nya dalam bidang Fikih Muamalah. Ia telah 
cukup banyak menulis karya tulis berupa hasil penelitian 
atau pemikiran, baik berupa buku atau artikel ilmiah. 
Diantaranya, buku ” Geneologi Pluralitas Mazhab dalam 
Hukum Islam” (2008), ”Ayat-Ayat Kauniyyah” (2009), “Fiqh 
Ibadah Praktis Perspektif Perbandingan Mazhab” (2011), “99 
Kaidah Fiqh Muamalah Kulliyah: Tipologi dan Penerapannya 
dalam Ekonomi Islam dan Perbankan Syariah” (2012, 2013 
& 2017), “Integrasi Sains Dan Islam Dalam Usul Fikih 
Klasik & Fikih Muamalah Kontemporer (Analisis Kitab al-
Mustashfâ dan Fatwa-Fatwa Ulama Kontemporer)” (2021) 



63
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

dan buku bertemakan pemikiran hukum ekonomi Islam: 
”PERKEMBANGAN HUKUM EKONOMI ISLAM (Kajian 
Tokoh dan Gagasan Ide Keilmuan Ekonomi Sejak Era Klasik 
Islam Sampai Kontemporer)” (2024). (abbasarfan@syariah.
uin-malang.ac.id).



64
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

CURRICULUM VITAE

A.	 IDENTITAS PRIBADI
Nama : Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

Tempat / Tangga Lahir : Cirebon, 12 Desember 1972

Jenis Kelamin : Laki-Laki

NIP : 197212122006041004

NIDN : 2012127202

Golongan / Pangkat : IV/c/Pembina Utama Muda

Jabatan Akademik : Guru Besar Bidang Fikih Muamalah

Scopus ID : 57225009545

Orcid ID : 0000-0003-4469-924X

Sinta ID : 6002034

Google Scholar : https://scholar.google.com/citations 
?hl=id&user=Y6YoeE0AAAAJ

Repository UIN Malang : http://repository.uin-malang.ac.id/cgi/
users/home

Status : Menikah (1998)

Isteri : Aminah Ahmad al-Atas, S.Ag.

Anak : - Iklil Athroz Arfan (Ifan) (1999)

- Nawal Rajwa (Najwa) (2003)

Pekerjaan : Dosen tetap Fakultas Syariah 
Universitas Islam Negeri (UIN) Maulana 
Malik Ibrahim (Maliki) Malang

Alamat Kantor : Jln. Gajayana 50 Malang

Telp / Fax : 0341- 559399

Alamat Rumah : Jln. Gatot Subroto II A/647 Malang

HP. : 08179624478

Telp :

Alamat Email : abbasarfan@syariah.uin-malang.ac.id
abunawalrajwa@gmail.com



65
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

B.	 RIWAYAT PENDIDIKAN

Jenjang Jurusan Tempat Th. Lulus

SD SDN Cipeujeuh I 
Sindanglaut Cirebon

1985

MI Diniyyah MI Khiyarush Shibyan 
2 Cipeujeuh Kulon 
Sindanglaut Cirebon

1985

SMP MTs NU Putra II Buntet 
dan Pondok Pesantern 
Buntet Cirebon

1988

Pondok Pesantren Salafi 
Al-Falah Ploso Mojo 
Kediri

1988-1991

SMA Agama MA Al-Maarif Singosari 
Malang

1994

Pesantern Ilmu al-
Qur’an (PIQ) Singosari 
Malang

1991-1994

S1 Syariah Universitas al-Ahqof 
Tarim-Hadramaut 
Yaman 

1996-1997

Pondok Pesantren 
Ribath Tarim 
Hadramaut Yaman

1996-1997

S1 Syariah Islamiyyah Universitas al-Azhar 
Cairo- Mesir

2001

S2 Ilmu Hukum Universitas Islam 
Malang (UNISMA)

2004

S3 Studi Islam/Syariah IAIN Sunan Ampel 
Surabaya

2013



66
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

C
.	

P
E

L
A

T
IH

A
N

 P
R

O
F

E
S

IO
N

A
L

Je
n

is
 P

el
at

ih
an

P
en

ye
le

n
gg

ar
a

T
ah

u
n

Ja
n

gk
a 

W
ak

tu

Pe
la

ti
ha

n 
St

ra
te

gi
 d

an
 E

va
lu

as
i P

em
be

la
ja

ra
n 

B
ah

as
a 

A
ra

b 
PK

PB
A

 U
ni

ve
rs

it
as

 I
sl

am
 

In
do

ne
si

a 
Su

da
n 

(U
II

S)
 M

al
an

g
20

02
1 

bu
la

n

D
au

ra
h 

Ta
dr

ib
 M

u’
al

lim
 a

l-
Lu

gh
ah

 a
l-

‘A
ra

bi
ya

h 
(W

or
ks

ho
p 

Pe
m

be
la

ja
ra

n 
B

ah
as

a 
A

ra
b)

 b
ag

i d
os

en
 P

K
PB

A
 U

IN
 M

al
ik

i 
M

al
an

g 

Ya
ya

sa
n 

al
-W

aq
f a

l-
Is

la
m

i 
Sa

ud
i A

ra
bi

a
20

03
3 

bu
la

n

Pe
la

ti
ha

n 
K

ar
ya

 T
ul

is
 I

lm
ia

h 
ba

gi
 F

in
al

is
 1

0 
B

es
ar

 L
K

TI
 2

00
5

Ju
rn

al
 N

iz
am

ia
 F

ak
. T

ar
bi

ya
h 

IA
IN

 S
un

an
 A

m
pe

l S
ur

ab
ay

a
20

05
3 

m
in

gg
u

Sh
or

tc
ou

rs
e 

K
ei

sl
am

an
 d

an
 L

og
ik

a-
M

et
od

ol
og

i S
ai

ns
Le

m
ba

ga
 K

aj
ia

n 
Q

ur
’a

n 
&

 S
ai

ns
 

(L
K

Q
S)

 U
IN

 M
al

ik
i M

al
an

g
20

07
1 

bu
la

n

Pe
la

ti
ha

n 
Pa

rt
ic

ip
at

or
y 

A
ct

io
n 

R
es

ea
rc

h 
(P

A
R

) B
ag

i D
os

en
Le

m
lit

ba
ng

 U
IN

 M
al

ik
i M

al
an

g
20

09
2 

m
in

gg
u

TO
T 

Pe
rb

an
ka

n 
Sy

ar
ia

h
Fa

ku
lt

as
 E

ko
no

m
i A

ir
la

ng
ga

 
Su

ra
ba

ya
 b

ek
er

ja
sa

m
a 

de
ng

an
 

B
an

k 
In

do
ne

si
a 

Ja
ka

rt
a

20
10

3 
ha

ri

Sh
or

t C
ou

rs
e 

M
et

od
ol

og
i P

en
el

it
ia

n 
K

ua
nt

it
at

if 
ba

gi
 D

os
en

-D
os

en
 

PT
A

IN
-P

TA
IS

 te
rs

el
ek

si
 s

ei
nd

on
es

ia
 (O

kt
ob

er
-D

es
em

be
r)

K
em

en
te

ri
an

 A
ga

m
a 

R
ep

ub
lik

 
In

do
ne

si
a 

Ja
ka

rt
a

20
10

2 
bu

la
n

D
au

ra
h 

A
zh

ar
iy

ya
h 

da
la

m
 R

ef
re

sh
er

 P
ro

gr
am

 P
en

in
gk

at
an

 
K

om
pe

te
ns

i D
os

en
 P

TA
IN

 &
 P

TA
I

K
em

en
te

ri
an

 A
ga

m
a 

R
ep

ub
lik

 
In

do
ne

si
a 

Ja
ka

rt
a 

&
 U

ni
ve

rs
it

as
 

al
-A

zh
ar

 C
ai

ro
-M

es
ir

20
11

1 
bu

la
n

Pe
nd

id
ik

an
 d

an
 P

el
at

ih
an

 M
ed

ia
si

W
al

is
on

go
 M

ed
ia

ti
on

 C
en

te
r 

(W
M

C
) S

em
ar

an
g

20
12

5 
ha

ri



67
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

D
.	

P
E

N
G

A
L

A
M

A
N

 P
E

N
E

L
IT

IA
N

N
o

Ju
d

u
l P

en
el

it
ia

n
Ja

ba
ta

n
(k

et
u

a/
an

gg
ot

a)
S

u
m

be
r 

D
an

a
T

ah
u

n

1
Pe

nt
in

gn
ya

 M
at

er
i F

iq
h 

M
uq

or
on

 (F
iq

h 
Pe

rb
an

di
ng

an
 M

az
ha

b)
 

da
la

m
 K

ur
ik

ul
um

 B
id

an
g 

St
ud

i F
iq

h 
(B

ab
 I

ba
da

h)
 U

nt
uk

 
Si

sw
a 

K
el

as
 s

at
u 

M
ad

ra
sa

h 
A

liy
ah

; S
eb

ag
ai

 S
al

ah
 S

at
u 

So
lu

si
 

Pe
ny

el
es

ai
an

 K
on

fli
k 

Pe
rb

ed
aa

n 
Pe

la
ks

an
aa

n 
Ib

ad
ah

 A
nt

ar
 U

m
at

 
Is

la
m

 I
nd

on
es

ia

Pe
ne

lit
i I

nd
iv

id
ua

l
B

ia
ya

 S
en

di
ri

20
06

2
Li

m
a 

Te
or

i P
en

du
ku

ng
 G

ag
as

an
 F

iq
h 

In
do

ne
si

a
Pe

ne
lit

i I
nd

iv
id

ua
l

B
ia

ya
 S

en
di

ri
20

07

3
A

ya
t-

A
ya

t K
au

ni
ya

h 
(S

ai
ns

) D
al

am
 P

er
sp

ek
ti

f S
ufi

; S
eb

ua
h 

A
na

lis
is

 
K

it
ab

 T
af

si
r 

Is
ya

ri
 (S

ufi
) I

m
am

 a
l-

Q
us

ya
ir

i T
er

ha
da

p 
B

eb
er

ap
a 

A
ya

t 
K

au
ni

ya
h 

D
al

am
 a

l-
Q

ur
’a

n

Pe
ne

lit
i I

nd
iv

id
ua

l
B

ia
ya

 S
en

di
ri

20
08

4
H

ub
un

ga
n 

Je
ni

s 
K

el
am

in
 D

an
 L

at
ar

 B
el

ak
an

g 
Pe

nd
id

ik
an

 
Te

rh
ad

ap
 S

ik
ap

 T
ol

er
an

si
 B

er
ag

am
a 

M
ah

as
is

w
a 

Fa
ku

lt
as

 S
ya

ri
’a

h 
U

IN
 M

al
ik

i M
al

an
g 

A
ng

ka
ta

n 
20

10
/2

01
1

Pe
ne

lit
i I

nd
iv

id
ua

l
Sh

or
t C

ou
rs

e 
M

et
od

ol
og

i 
Pe

ne
lit

ia
n 

K
ua

nt
it

at
if 

K
em

en
te

ri
an

 
A

ga
m

a 
R

I 
Ja

ka
rt

a

20
10

5
A

pl
ik

as
i N

al
ar

 D
ed

uk
ti

f D
al

am
 F

iq
h 

In
do

ne
si

a:
 P

en
ga

ru
h 

al
-

Q
aw

a’
id

 a
l-

Fi
qh

iy
ya

h 
Te

rh
ad

ap
 K

om
pi

la
si

 H
uk

um
 E

ko
no

m
i 

Sy
ar

ia
h 

(K
H

E
S)

 B
id

an
g 

Fi
qh

 M
u’

am
al

ah

Pe
ne

lit
i I

nd
iv

id
ua

l
Le

m
lit

ba
ng

-
U

IN
 M

al
ik

i 
M

al
an

g/
D

IP
A

 
20

10

20
10



68
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

N
o

Ju
d

u
l P

en
el

it
ia

n
Ja

ba
ta

n
(k

et
u

a/
an

gg
ot

a)
S

u
m

be
r 

D
an

a
T

ah
u

n

6
H

ub
un

ga
n 

Je
ni

s 
K

el
am

in
 D

an
 L

at
ar

 B
el

ak
an

g 
Se

ko
la

h 
Te

rh
ad

ap
 

Si
ka

p 
To

le
ra

ns
i B

er
m

az
ha

b 
Fi

qh
 M

ah
as

is
w

a 
B

ar
u 

U
IN

 M
al

ik
i 

M
al

an
g 

A
ng

ka
ta

n 
20

11
/2

01
2

K
et

ua
 P

en
el

it
i

Le
m

lit
ba

ng
-

U
IN

 M
al

ik
i 

M
al

an
g/

D
IP

A
 

U
IN

 2
01

1

20
11

7
H

ub
un

ga
n 

Je
ni

s 
K

el
am

in
 D

an
 L

at
ar

 B
el

ak
an

g 
Se

ko
la

h 
Te

rh
ad

ap
 

Si
ka

p 
To

le
ra

ns
i B

er
m

az
ha

b 
Fi

qh
 M

ah
as

is
w

a 
Fa

ku
lt

as
 S

ya
ri

ah
 

se
m

es
te

r 
D

ua
 U

IN
 M

al
ik

i M
al

an
g 

A
ng

ka
ta

n 
20

10
/2

01
1

K
et

ua
 P

en
el

it
i

D
IP

A
 

Fa
ku

lt
as

 
Sy

ar
ia

h 
20

11

20
11

8
Pe

ng
ar

uh
 I

lm
u 

Fi
ls

af
at

-L
og

ik
a 

  D
al

am
 K

it
ab

 U
sh

ûl
 a

l-
Fi

qh
 “

al
-M

us
ta

sh
fâ

” 
Im

am
 a

l-
G

ha
zâ

li:
  (

A
na

lis
is

 H
er

m
en

ut
ik

 D
an

 H
is

to
ri

s 
Pa

nd
an

ga
n 

E
ks

tr
em

 a
l-

G
ha

zâ
li 

Te
rh

ad
ap

 I
lm

u 
Fi

ls
af

at
-L

og
ik

a)

K
et

ua
 P

en
el

it
i

Le
m

lit
ba

ng
-

U
IN

 M
al

ik
i 

M
al

an
g 

/
D

IP
A

 U
IN

 
20

12

20
12

9
H

ub
un

ga
n 

K
em

am
pu

an
 B

er
ba

ha
sa

 A
ra

b,
 B

ac
a 

K
it

ab
 K

un
in

g,
 

Se
rt

a 
Pr

of
es

i D
an

 P
en

gh
as

ila
n 

O
ra

ng
tu

a 
Te

rh
ad

ap
 I

nd
ek

s 
Pr

es
ta

si
 

M
ah

as
is

w
a 

Fa
ku

lt
as

 S
ya

ri
ah

 S
em

es
te

r 
G

en
ap

 T
ah

un
 A

ka
de

m
ik

 
20

12
/2

01
3

K
et

ua
 P

en
el

it
i

D
IP

A
 

Fa
ku

lt
as

 
Sy

ar
ia

h 
20

13

20
13

10
Im

pl
em

en
ta

si
 P

ri
ns

ip
 B

ag
i H

as
il 

D
an

 M
an

aj
em

en
 R

is
ik

o 
D

al
am

 
Pr

od
uk

-P
ro

du
k 

Pe
m

bi
ay

aa
n 

Pe
rb

an
ka

n 
Sy

ar
ia

h 
D

i K
ot

a 
M

al
an

g
A

ng
go

ta
 P

en
el

it
i

LP
2M

 U
IN

 
M

al
ik

i/
D

IP
A

 
U

IN
 2

01
4

20
14

11
A

pl
ik

as
i K

ai
da

h-
K

ai
da

h 
Fi

qh
 M

ua
m

al
ah

 D
al

am
 F

at
w

a 
D

ew
an

 
Sy

ar
ia

h 
N

as
io

na
l-

M
aj

el
is

 U
la

m
a 

In
do

ne
si

a 
(A

na
lis

is
 M

et
od

ol
og

is
 

Te
rh

ad
ap

 I
st

id
la

>
l D

en
ga

n 
al

-Q
aw

a>
’id

 a
l-

Fi
qh

iy
ya

h 
da

la
m

 
K

um
pu

la
n 

Fa
tw

a 
D

SN
-M

U
I 

D
ar

i t
ah

un
 2

00
0-

20
09

)

Pe
ne

lit
i I

nd
iv

id
u

D
IP

A
 

Fa
ku

lt
as

 
Sy

ar
ia

h 
20

14

20
14



69
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

N
o

Ju
d

u
l P

en
el

it
ia

n
Ja

ba
ta

n
(k

et
u

a/
an

gg
ot

a)
S

u
m

be
r 

D
an

a
T

ah
u

n

12
Pe

ng
em

ba
ng

an
 E

ko
no

m
i U

m
at

 D
i M

as
jid

 A
l-

H
id

ay
ah

 D
es

a 
Ja

m
ba

ng
an

 K
ec

am
at

an
 D

am
pi

t K
ab

up
at

en
 M

al
an

g 
M

el
al

ui
 

Pr
og

ra
m

 P
en

gu
at

an
 K

ap
as

it
as

 P
en

ge
lo

la
an

 Z
ak

at
, I

nf
ak

, S
ed

ek
ah

, 
D

an
 W

ak
af

 (Z
is

w
af

) B
er

ba
si

s 
M

as
jid

 (P
en

el
it

ia
n 

PA
R

)

K
et

ua
 P

en
el

it
i

LP
2M

 U
IN

 
M

al
ik

i/
D

IP
A

 
U

IN
 2

01
4

20
14

13
Pe

ng
ar

uh
 P

er
be

da
an

 A
ga

m
a 

D
an

 M
od

el
 S

ek
ol

ah
 T

er
ha

da
p 

Si
ka

p 
To

le
ra

ns
i B

er
ag

am
a 

Pe
la

ja
r 

Se
ko

la
h 

M
en

en
ga

h 
A

ta
s 

Se
ko

ta
 M

al
an

g 
Ta

hu
n 

A
ja

ra
n 

20
14

/2
01

5

K
et

ua
 P

en
el

it
i

LP
2M

 U
IN

 
M

al
ik

i/
D

IP
A

 
U

IN
 2

01
5

20
15

14
Ti

po
lo

gi
 M

ul
ti

ak
ad

 D
al

am
 P

ro
du

k 
Fa

tw
a 

D
ew

an
 S

ya
ri

ah
 N

as
io

na
l-

M
aj

el
is

 U
la

m
a 

In
do

ne
si

a 
Pe

rs
pe

kt
if 

Te
or

i d
an

 B
at

as
an

 M
ul

ti
ak

ad
 a

l-
Im

râ
nî

Pe
ne

lit
i I

nd
iv

id
u

D
IP

A
 

Fa
ku

lt
as

 
Sy

ar
ia

h 
20

15

20
15

15
Ti

nj
au

an
 K

om
pi

la
si

 H
uk

um
 E

ko
no

m
i S

ya
ri

ah
 d

an
 F

at
w

a 
D

ew
an

 
Sy

ar
ia

h 
N

as
io

na
l-

M
aj

el
is

 U
la

m
a 

In
do

ne
si

a 
Te

rh
ad

ap
 I

m
pl

em
en

ta
si

 
Pe

m
bi

ay
aa

n 
de

ng
an

 A
ka

d 
M

ur
ab

ah
ah

 d
i P

er
ba

nk
an

 S
ya

ri
ah

 K
ot

a 
M

al
an

g

K
et

ua
 P

en
el

it
i

LP
2M

 U
IN

 
M

al
ik

i/
D

IP
A

 
U

IN
 2

01
6

20
16

16
A

ka
d 

M
ud

ha
ra

ba
h 

D
al

am
 K

om
pi

la
si

 H
uk

um
 E

ko
no

m
i S

ya
ri

ah
 D

an
 

M
aj

al
la

t A
l-

A
hk

âm
 A

l-
‘A

dl
iy

ya
h:

 S
tu

di
 K

om
pa

ra
ti

f
Pe

ne
lit

i I
nd

iv
id

u
D

IP
A

 
Fa

ku
lt

as
 

Sy
ar

ia
h 

20
16

20
16

17
To

le
ra

ns
i B

er
m

az
ha

b 
Fi

ki
h 

K
au

m
 S

an
tr

i (
St

ud
i t

en
ta

ng
 P

en
ga

ru
h 

Je
ni

s 
K

el
am

in
, M

od
el

 P
es

an
tr

en
, M

as
a 

St
ud

i d
i P

es
an

tr
en

, d
an

 
Pe

ng
us

aa
n 

Fi
ki

h 
Pe

rb
an

di
ng

an
 M

az
ha

b 
te

rh
ad

ap
 S

ik
ap

 T
ol

er
an

si
 

B
er

m
az

ha
b 

Fi
ki

h 
Sa

nt
ri

 P
on

do
k 

Pe
sa

nt
re

n 
di

 M
al

an
g)

.

K
et

ua
 P

en
el

it
i

LP
2M

 U
IN

 
M

al
ik

i/
D

IP
A

 
U

IN
 2

01
7

20
17

18
A

ka
d 

M
ur

ab
ah

ah
 d

al
am

 K
om

pi
la

si
 H

uk
um

 E
ko

no
m

i S
ya

ri
ah

 
Pe

rs
pe

kt
if 

Fi
ki

h 
E

m
pa

t M
az

ha
b.

Pe
ne

lit
i I

nd
iv

id
u

D
IP

A
 

Fa
ku

lt
as

 
Sy

ar
ia

h 
20

17

20
17



70
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

N
o

Ju
d

u
l P

en
el

it
ia

n
Ja

ba
ta

n
(k

et
u

a/
an

gg
ot

a)
S

u
m

be
r 

D
an

a
T

ah
u

n

19
To

le
ra

ns
i B

er
ag

am
a 

M
ah

as
is

w
a 

U
ni

ve
rs

it
as

 I
sl

am
 N

eg
er

i M
al

an
g 

(S
tu

di
 P

en
ga

ru
h 

Pe
rb

ed
aa

n 
M

od
el

 F
ak

ul
ta

s,
 K

ea
kt

ifa
n 

da
la

m
 

O
rg

an
is

as
i, 

C
or

ak
 O

rg
an

is
as

i d
an

 N
ila

i P
en

di
di

ka
n 

Pa
nc

as
ila

 
te

rh
ad

ap
 S

ik
ap

 T
ol

er
an

si
 B

er
ag

am
a)

.

Pe
ne

lit
i I

nd
iv

id
u

LP
2M

 U
IN

 
M

al
ik

i/
D

IP
A

 
U

IN
 2

01
9

20
19

20
Pe

rb
ed

aa
n 

Fa
tw

a-
Fa

tw
a 

Fi
ki

h 
M

ua
m

al
ah

 K
on

te
m

po
re

r 
D

i D
un

ia
 

Is
la

m
 (A

na
lis

is
 K

om
pa

ra
ti

f P
er

be
da

an
 H

as
il 

D
an

 M
et

od
e 

Fa
tw

a 
D

ew
an

 S
ya

ri
ah

 N
as

io
na

l D
en

ga
n 

In
di

vi
du

 A
ta

u 
Le

m
ba

ga
 F

at
w

a 
D

i 
B

eb
er

ap
a 

N
eg

ar
a)

.

Pe
ne

lit
i I

nd
iv

id
u

LP
2M

 U
IN

 
M

al
ik

i/
D

IP
A

 
U

IN
 2

02
0

20
20

E
.	

K
A

R
Y

A
 I

L
M

IA
H

1.
	

B
u

ku

N
o

Ju
d

u
l

P
en

er
bi

t
T

ah
u

n

1
“G

en
eo

lo
gi

 P
lu

ra
lit

as
 M

az
ha

b 
D

al
am

 H
uk

um
 I

sl
am

”
U

IN
 P

re
ss

 M
al

an
g

20
08

2
“A

ya
t-

A
ya

t K
au

ni
ya

h 
(S

ai
ns

) D
al

am
 P

er
sp

ek
ti

f S
ufi

; S
eb

ua
h 

A
na

lis
is

 K
it

ab
 T

af
si

r 
Is

ya
ri

 
(S

ufi
) I

m
am

 a
l-

Q
us

ya
ir

i T
er

ha
da

p 
B

eb
er

ap
a 

A
ya

t K
au

ni
ya

h 
D

al
am

 a
l-

Q
ur

’a
n”

U
IN

 P
re

ss
 M

al
an

g
20

09

3
“F

iq
h 

Ib
ad

ah
 P

ra
kt

is
 P

er
sp

ek
ti

f P
er

ba
nd

in
ga

n 
M

az
ha

b”
 (B

uk
u 

A
ja

r)
U

IN
 P

re
ss

 M
al

an
g

20
11

4
 “K

ai
da

h-
K

ai
da

h 
Fi

qh
 M

ua
m

al
ah

 d
an

 A
pl

ik
as

in
ya

 d
al

am
 E

ko
no

m
i I

sl
am

 d
an

 P
er

ba
nk

an
 

Sy
ar

ia
h”

 
D

ik
ti

s 
K

em
en

ag
 R

I
20

12

5
“9

9 
K

ai
da

h 
Fi

qh
 M

ua
m

al
ah

 K
ul

liy
ya

h:
 T

ip
ol

og
i 

da
n 

Pe
ne

ra
pa

nn
ya

 d
al

am
 E

ko
no

m
i 

Is
la

m
 d

an
 P

er
ba

nk
an

 S
ya

ri
ah

” 
(E

di
si

 R
ev

is
i)

U
IN

 P
re

ss
 M

al
an

g
20

13



71
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

N
o

Ju
d

u
l

P
en

er
bi

t
T

ah
u

n

6
“F

iq
h 

al
-M

ua
m

al
at

” 
(B

uk
u 

A
ja

r 
B

er
ba

ha
sa

 A
ra

b)
U

IN
 P

re
ss

 M
al

an
g

20
14

7
“I

nt
eg

ra
si

 s
ai

ns
 d

an
 I

sl
am

 d
al

am
 u

su
l 

fik
ih

 k
la

si
k 

&
 fi

ki
h 

m
ua

m
al

ah
 k

on
te

m
po

re
r:

 
A

na
lis

is
 k

it
ab

 a
l-

M
us

ta
sh

fâ
 d

an
 fa

tw
a-

fa
tw

a 
ul

am
a 

ko
nt

em
po

re
r.

” 
U

IN
 P

re
ss

 M
al

an
g 

20
21

8
“P

E
R

K
E

M
B

A
N

G
A

N
 H

U
K

U
M

 E
K

O
N

O
M

I 
IS

LA
M

 (
K

aj
ia

n 
To

ko
h 

da
n 

G
ag

as
an

 I
de

 
K

ei
lm

ua
n 

E
ko

no
m

i S
ej

ak
 E

ra
 K

la
si

k 
Is

la
m

 S
am

pa
i K

on
te

m
po

re
r)

.”
M

ak
na

w
i P

re
ss

20
24

2.
	

Ju
rn

al
/M

ak
al

ah

N
o

Ju
d

u
l

P
en

ye
le

n
gg

ar
a/

Ju
rn

al
T

ah
u

n

1
Pe

nt
in

gn
ya

 M
at

er
i F

iq
h 

M
uq

or
on

 (F
iq

h 
Pe

rb
an

di
ng

an
 M

az
ha

b)
 d

al
am

 
K

ur
ik

ul
um

 B
id

an
g 

St
ud

i F
iq

h 
(B

ab
 I

ba
da

h)
 U

nt
uk

 S
is

w
a 

K
el

as
 s

at
u 

M
ad

ra
sa

h 
A

liy
ah

; S
eb

ag
ai

 S
al

ah
 S

at
u 

So
lu

si
 P

en
ye

le
sa

ia
n 

K
on

fli
k 

Pe
rb

ed
aa

n 
Pe

la
ks

an
aa

n 
Ib

ad
ah

 A
nt

ar
 U

m
at

 I
sl

am
 I

nd
on

es
ia

Ju
rn

al
 I

lm
ia

h 
el

-I
jt

im
a`

, L
PM

 
IA

IN
 S

un
an

 A
m

pe
l S

ur
ab

ay
a

20
07

2
Li

m
a 

Te
or

i P
en

du
ku

ng
 G

ag
as

an
 F

iq
h 

In
do

ne
si

a
Ju

rn
al

 I
lm

ia
h 

el
-Q

is
th

, F
ak

. 
Sy

ar
i`

ah
 U

IN
 M

al
ik

i M
al

an
g

20
07

3
Pr

os
pe

k 
da

n 
H

am
ba

ta
n 

B
is

ni
s 

A
su

ra
ns

i U
m

um
 P

er
sp

ek
ti

f H
uk

um
 I

sl
am

 
Ju

rn
al

 I
lm

ia
h 

de
 J

ur
e,

 F
ak

. 
Sy

ar
i`

ah
 U

IN
 M

al
ik

i M
al

an
g

20
09

4
K

on
se

p 
fiq

h 
al

-s
iy

as
ah

 a
l-

ja
bi

ry
:

A
na

lis
is

 K
it

ab
 a

l-
`A

ql
 a

l-
Si

ya
sy

 a
l-

`A
ra

by
 (N

al
ar

 P
ol

it
ik

 A
ra

b)
 a

l-
Ja

bi
ry

Ju
rn

al
 I

lm
ia

h 
de

 J
ur

e,
 F

ak
. 

Sy
ar

i`
ah

 U
IN

 M
al

ik
i M

al
an

g
20

10

5
“K

ar
ek

te
ri

st
ik

 H
uk

um
 I

sl
am

 d
i I

nd
on

es
ia

 (K
ed

ud
uk

an
 H

uk
um

 I
sl

am
 

da
la

m
 S

is
te

m
 H

uk
um

 N
as

io
na

l d
an

 L
eg

is
la

si
 H

uk
um

 I
sl

am
 M

en
ja

di
 

H
uk

um
 N

as
io

na
l)

”

m
ak

al
ah

 d
al

am
 S

em
in

ar
 

N
as

io
na

l, 
29

 N
ov

em
be

r 
20

12
 d

i 
U

IN
 M

al
an

g.

20
12



72
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

N
o

Ju
d

u
l

P
en

ye
le

n
gg

ar
a/

Ju
rn

al
T

ah
u

n

6
“M

aq
âs

hi
d 

al
-S

ya
rî

’a
h 

Se
ba

ga
i S

um
be

r 
H

uk
um

 I
sl

am
: A

na
lis

is
 T

er
ha

da
p 

Pe
m

ik
ir

an
 J

as
se

r 
A

ud
a”

 
Ju

rn
al

 a
l-

M
an

ah
ij 

(T
er

ak
ri

di
ta

si
 

N
as

io
na

l)
, S

TA
IN

 P
ur

w
ok

er
to

, 
V

ol
. V

II
, N

o.
 2

, J
ul

i 2
01

3.

20
13

7
“D

in
am

ik
a 

H
uk

um
 E

ko
no

m
i S

ya
ri

ah
 d

i I
nd

on
es

ia
 (K

ed
ud

uk
an

 
K

om
pi

la
si

 H
uk

um
 E

ko
no

m
i S

ya
ri

ah
 d

al
am

 S
is

te
m

 H
uk

um
 N

as
io

na
l)

”
m

ak
al

ah
 d

al
am

 “
In

te
rn

at
io

na
l 

Se
m

in
ar

 P
ro

ce
ed

in
g,

 J
ul

y 
20

13
” 

di
 U

IN
 M

al
an

g.

20
13

8
D

ek
on

tr
uk

si
 M

et
od

ol
og

is
 H

uk
um

 I
sl

am
 d

ar
i P

er
ad

ab
an

 E
pi

st
em

ol
og

is
 

N
al

ar
 B

ay
an

i M
en

uj
u 

N
al

ar
 B

ur
ha

ni
: H

ar
ap

an
 d

an
 T

an
ta

ng
an

. 
m

ak
al

ah
 d

al
am

 “
In

te
rn

at
io

na
l 

C
on

fe
re

nc
e 

Pr
oc

ee
di

ng
, O

ct
ob

er
 

20
13

” 
di

 S
TA

IN
 J

em
be

r.

20
13

9
“O

pt
im

al
is

as
i S

er
ap

an
 K

ai
da

h-
K

ai
da

h 
Fi

ki
h 

M
ua

m
al

ah
 D

al
am

 K
om

pi
la

si
 

H
uk

um
 E

ko
no

m
i S

ya
ri

ah
.”

Fi
na

lis
 d

an
 P

ap
er

 T
er

ba
ik

 
K

at
eg

or
i P

en
el

it
i M

ad
ya

 d
al

am
 

Fo
ru

m
 R

is
et

 E
ko

no
m

i d
an

 
K

eu
an

ga
n 

Sy
ar

ia
h 

II
 (K

er
ja

sa
m

a 
B

an
k 

In
do

ne
si

a,
 I

ka
ta

n 
A

hl
i 

E
ko

no
m

i I
sl

am
 I

nd
on

es
ia

 
da

n 
U

IN
 S

ya
ri

f H
id

ay
at

ul
la

h 
Ja

ka
rt

a)
 d

i U
IN

 J
ak

ar
ta

 1
2-

15
 

N
op

em
be

r 
20

13
.

20
13

10
“D

ar
i ‘

Il
la

h 
ke

 M
aq

âs
hi

d;
 P

er
ba

nd
in

ga
n 

K
on

se
p 

M
aq

âs
hi

d 
K

la
si

k 
al

-
G

ha
zâ

lî,
 a

l-
Th

ûf
î d

an
 a

l-
Sy

ât
hi

bî
 d

en
ga

n 
K

on
se

p 
M

aq
âs

hi
d 

K
on

te
m

po
re

r 
Ja

ss
se

r 
A

ud
a 

da
n 

M
as

ho
od

 A
. B

ad
er

in
”.

 

m
ak

al
ah

 d
al

am
 “

A
nn

ua
l 

In
te

rn
at

io
na

l C
on

fe
re

nc
e 

O
n 

Is
la

m
ic

 S
tu

di
es

 (A
IC

IS
 1

3)
 2

01
3 

di
 I

A
IN

 M
at

ar
am

, N
op

em
be

r 
20

13
”.

20
13



73
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

N
o

Ju
d

u
l

P
en

ye
le

n
gg

ar
a/

Ju
rn

al
T

ah
u

n

11
“A

pl
ik

as
i a

l-
Q

aw
â’

id
 a

l-
Fi

qh
iy

ya
h 

Se
ba

ga
i N

al
ar

 D
ed

uk
ti

f d
al

am
 

Is
ti

nb
ât

h 
H

uk
um

 I
sl

am
”.

m
ak

al
ah

 d
al

am
 J

ur
na

l 
Te

ra
kr

id
it

as
i N

as
io

na
l 

“I
sl

am
ic

a”
, V

ol
um

e 
8,

 N
o.

 2
, 

M
ar

et
 2

01
4.

20
14

12
Fi

qh
 I

nd
on

es
ia

 d
an

 D
in

am
ik

a 
Pe

m
ba

ha
ru

an
 H

uk
um

 I
sl

am
 d

i I
nd

on
es

ia
m

ak
al

ah
 d

al
am

 “
In

te
rn

at
io

na
l 

Se
m

in
ar

 P
ro

ce
ed

in
g,

 A
pr

il 
20

14
” 

di
 S

ek
ol

ah
 P

as
ca

sa
rj

an
a 

U
IN

 
M

al
an

g.

20
14

13
“P

er
an

 F
iq

h 
In

do
ne

si
a 

D
al

am
 M

en
ja

w
ab

 P
ro

bl
em

 K
on

te
m

po
re

r 
M

as
ya

ra
ka

t I
nd

on
es

ia
”.

 
m

ak
al

ah
 d

al
am

 “
A

nn
ua

l 
In

te
rn

at
io

na
l C

on
fe

re
nc

e 
O

n 
Is

la
m

ic
 S

tu
di

es
 (A

IC
IS

 1
4)

 2
01

4 
di

 B
al

ik
pa

pa
n,

 N
op

em
be

r 
20

14
”

20
14

14
“D

ar
i I

lla
h 

K
e 

M
aq

as
hi

d:
 P

er
ba

nd
in

ga
n 

K
on

se
p 

M
aq

as
hi

d 
K

la
si

k 
da

n 
K

on
se

p 
M

aq
as

hi
d 

K
on

te
m

po
re

r”
.

m
ak

al
ah

 d
al

am
 J

ur
na

l N
as

io
na

l 
“I

st
in

ba
th

”,
 V

ol
um

e 
X

II
I,

 N
o.

 2
, 

D
es

em
be

r 
20

14
.

20
14

15
“Z

ak
at

 P
ro

fe
si

 B
ag

i P
eg

aw
ai

 N
eg

er
i S

ip
il:

 U
pa

ya
 O

pt
im

al
is

as
i P

er
an

 d
an

 
Fu

ng
si

 Z
ak

at
 P

er
sp

ek
ti

f F
iq

h 
al

-M
aq

as
hi

d”
. 

m
ak

al
ah

 d
al

am
 “

In
te

rn
at

io
na

l 
Se

m
in

ar
 o

n 
Za

ka
t P

ro
ce

ed
in

g,
 

N
ov

em
be

r 
20

15
” 

di
 U

IN
 M

al
ik

i 
M

al
an

g.

20
15



74
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

N
o

Ju
d

u
l

P
en

ye
le

n
gg

ar
a/

Ju
rn

al
T

ah
u

n

16
“L

im
a 

Pr
in

si
p 

Is
ti

nb
ât

h 
K

on
te

m
po

re
r 

Se
ba

ga
i K

on
kl

us
i P

em
ba

ha
ru

an
 

da
la

m
 T

eo
ri

 P
en

et
ap

an
 H

uk
um

 I
sl

am
”.

 
m

ak
al

ah
 d

al
am

 J
ur

na
l 

Te
ra

kr
id

it
as

i N
as

io
na

l “
A

l-
M

an
ah

ij”
, V

ol
um

e 
IX

, N
o.

 2
, 

D
es

em
be

r 
20

15
.

20
15

17
“P

er
an

 d
an

 P
en

ga
ru

h 
Fi

ls
af

at
 d

an
 L

og
ik

a 
da

la
m

 M
et

od
e 

Is
ti

nb
āt

h 
H

uk
um

 I
sl

am
.”

   
Ju

rn
al

 U
lu

m
un

a,
 V

ol
um

e 
19

, N
o.

 
1,

 J
un

i 2
01

5.
 P

p.
 9

3-
11

0.
20

15

18
“I

m
pl

em
en

ta
si

 P
ri

ns
ip

 B
ag

i H
as

il 
da

n 
M

an
aj

em
en

 R
is

ik
o 

da
la

m
 P

ro
du

k-
Pr

od
uk

 P
em

bi
ay

aa
n 

Pe
rb

an
ka

n 
Sy

ar
ia

h 
di

 K
ot

a 
M

al
an

g”
. 

m
ak

al
ah

 d
al

am
 J

ur
na

l 
Te

ra
kr

id
it

as
i N

as
io

na
l 

“I
nf

er
en

si
”,

 V
ol

um
e 

X
, N

o.
 1

, 
Ju

ni
 2

01
6.

20
16

19
“P

E
R

A
N

 K
A

ID
A

H
-K

A
ID

A
H

 F
IQ

H
 D

A
LA

M
 P

E
N

G
E

M
B

A
N

G
A

N
 

PE
M

IK
IR

A
N

 H
U

K
U

M
 I

SL
A

M
 K

O
N

TE
M

PO
R

E
R

: P
en

er
ap

an
 K

ai
da

h-
K

ai
da

h 
Fi

qh
 s

eb
ag

ai
 D

al
il 

M
an

di
ri

 d
an

 P
el

en
gk

ap
 D

al
am

 P
ro

du
k 

Fa
tw

a 
U

la
m

a 
In

do
ne

si
a”

m
ak

al
ah

 d
al

am
 “

A
nn

ua
l 

In
te

rn
at

io
na

l C
on

fe
re

nc
e 

O
n 

Is
la

m
ic

 S
tu

di
es

 (A
IC

IS
 1

6)
 2

01
6 

di
 B

al
ik

pa
pa

n,
 N

op
em

be
r 

20
16

”

20
16

20
“T

ip
ol

og
i M

ul
ti

ak
ad

 d
al

am
 P

ro
du

k 
Fa

tw
a 

D
ew

an
 S

ya
ri

ah
 N

as
io

na
l-

M
aj

el
is

 U
la

m
a 

In
do

ne
si

a 
Pe

rs
pe

kt
if 

Te
or

i d
an

 B
at

as
an

 M
ul

ti
ak

ad
 a

l-
Im

ra
ni

”

m
ak

al
ah

 d
al

am
 J

ur
na

l 
Te

ra
kr

id
it

as
i N

as
io

na
l “

U
lu

l 
A

lb
ab

”,
 V

ol
um

e 
18

, N
o.

 2
, 2

01
7.

20
17

21
“T

ol
er

an
ce

 in
 F

ik
ih

’s
 M

az
ha

b 
of

 S
an

tr
i i

n 
M

al
an

g”
m

ak
al

ah
 d

al
am

 J
ur

na
l 

Te
ra

kr
id

it
as

i N
as

io
na

l “
Ju

st
ic

ia
 

Is
la

m
ic

a”
, V

ol
um

e 
15

, N
o.

 2
, 

D
es

em
be

r 
20

18
.

20
18



75
Aplikasi Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah dalam Istidlâl (Perumusan & Penetapan Hukum) 

Fikih Muamalah Kontemporer

N
o

Ju
d

u
l

P
en

ye
le

n
gg

ar
a/

Ju
rn

al
T

ah
u

n

22
“A

 s
tr

at
eg

y 
fo

r 
st

re
ng

th
en

in
g 

pu
bl

ic
 p

er
ce

pt
io

n 
to

w
ar

d 
sh

ar
ia

 b
an

ki
ng

.”
 

M
ak

al
ah

 d
al

am
 J

ur
na

l 
In

te
rn

as
io

na
l t

er
in

de
x 

Sc
op

us
: 

Ju
rn

al
 B

an
ks

 a
nd

 B
an

k 
Sy

st
em

s,
 

16
 (2

).
 p

p.
 1

70
-1

81
. I

SS
N

 1
81

6-
74

03
 (p

ri
nt

),
 1

99
1-

70
74

 (o
nl

in
e)

, 
Sc

op
us

 2
02

0 
Q

3:
 C

it
eS

co
re

 –
 

1.
7;

 S
N

IP
 –

 0
.7

28
; S

JR
 –

 0
.1

94
 

(P
en

ul
is

 P
er

ta
m

a 
da

ri
 d

ua
 

pe
nu

lis
)

20
21

23
“T

he
 im

pl
em

en
ta

ti
on

 o
f M

aq
as

hi
d 

Sh
ar

ia
: h

et
er

og
en

ei
ty

 o
f s

ch
ol

ar
s’

 
fa

tw
as

 to
w

ar
ds

 I
sl

am
ic

 b
an

ki
ng

 c
on

tr
ac

ts
.”

M
ak

al
ah

 d
al

am
 J

ur
na

l 
In

te
rn

as
io

na
l t

er
in

de
x 

Sc
op

us
: 

Le
ga

lit
y 

Ju
rn

al
 I

lm
ia

h 
H

uk
um

, 
32

 (1
).

 p
p.

 1
05

-1
28

. I
SS

N
 

25
49

46
00

 (P
en

ul
is

 P
er

ta
m

a 
da

ri
 

em
pa

t p
en

ul
is

)

20
24



76
Pengukuhan Guru Besar Bidang Fikih Muamalah UIN Maulana Malik Ibrahim Malang;

Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.

F.	 PENGHARGAAN/PIAGAM
Bentuk Penghargaan Pemberi/Penyelenggara Tahun

Peraih Nilai STTB (Surat Tanda Tamat 
Belajar) Terbaik Kelas 3 A1.1 TA 
1993/1994

Madrasah Aliyah Almaarif 
Singosari Malang

1994

Wisudawan Terbaik 1 Program 
Magister Ilmu Hukum

Program Pascasarjana 
Universitas Islam Malang 
(UNISMA)

2004

Finalis dan Paper Terbaik Kategori 
Peneliti Madya dalam Forum Riset 
Ekonomi dan Keuangan Syariah II 
dengan judul: “Optimalisasi Serapan 
Kaidah-Kaidah Fikih Muamalah Dalam 
Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah.”

Kerjasama Bank Indonesia, 
Ikatan Ahli Ekonomi Islam 
Indonesia dan UIN Syarif 
Hidayatullah Jakarta di UIN 
Jakarta 12-15 Nopember 2013

2013

G.	 JABATAN DALAM PENGELOLAAN INSTITUSI

Jabatan Institusi Tahun
... s.d. ...

Wakil Ketua OSIS Madrasah Tsanawiyah Nahdlatul 
Ulama Putra 2 Buntet Pesantren 
Cirebon

1986-1987

Ketua OSIS Madrasah Aliyah Almaarif 
Singosari Malang

1992-1993

Ka. Prodi Bahasa Arab Fak. Agama Islam Universitas 
Yudharta Pasuruan

2004-2006

Sekretaris Laboratorium Turats Fak. Syari’ah 
UIN Maliki Malang

2006-2008

Sekretaris Unit Penelitian Penerbitan & 
Pengabdian Masyarakat (LP3M) 
Fak. Syari’ah UIN Maliki Malang

2008-2009

Ketua Unit Penelitian Penerbitan & 
Pengabdian Masyarakat (LP3M) 
Fak. Syari’ah UIN Maliki Malang

2009-2011

Sekretaris Jurusan Hukum Bisnis Syari’ah, 
Fak. Syari’ah UIN Maliki Malang 

2013-2018

Malang, 17 Pebruari 2024

(Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.)
NIP. 197212122006041004


